Virtudes y
defectos

el




Sobre este libro

Este libro reune las catequesis del Papa Francisco acerca de las virtudes y los
defectos.
Su intencion es ofrecer una guia sencilla, clara y profunda para los jovenes que

buscan orientar su vida en medio de los desafios actuales.

En un mundo que muchas veces relativiza lo bueno y lo malo, estas reflexiones
ayudan a reconocer la verdad de las virtudes, que fortalecen y dan sentido, y a estar

atentos a los defectos, que debilitan y confunden.

No se trata de un manual rigido, sino de un acompafnamiento que inspira, ilumina y
motiva a tomar decisiones libres y responsables, con un horizonte de esperanza y
de fe.

Copyright © Dicasterio para la Comunicacion, Vaticano
Los textos de las catequesis del Papa Francisco aqui reunidos son propiedad de la
Santa Sede y se encuentran disponibles en su version oficial en

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2024.index.html

Esta es una edicion libre, preparada con fines formativos y pastorales, sin caracter

oficial. Editor responsable: Francisco Olmos Q. Chile, 2025.



Introduccion

Cada etapa de la vida trae consigo preguntas, dudas y decisiones que marcan el
rumbo personal. Los jovenes, en particular, atraviesan un tiempo decisivo: elegir
amistades, proyectos, estudios, relaciones, caminos de fe y de futuro. En medio de

tantas voces, no siempre es facil reconocer cual es la direccion correcta.

El Papa Francisco, a través de estas catequesis, ofrece un lenguaje directo y
cercano que habla al corazén. Nos recuerda que la vida cristiana no se define
solamente por “evitar el mal”’, sino sobre todo por elegir y cultivar el bien. Las
virtudes no son teorias abstractas, sino habitos que se entrenan dia a dia, como
quien entrena un musculo. De igual modo, reconocer los defectos permite prevenir

heridas que dafian la propia vida y las de los demas.

Este libro no pretende dar recetas magicas, sino abrir un camino: que cada joven
pueda mirar dentro de si, descubrir las fuerzas y debilidades que lleva consigo, y

desde ahi caminar acompanado por la luz de la fe.

Que estas paginas se conviertan en un espacio de dialogo con uno mismo, con Dios

y con los demas.



Catequesis. Vicios y virtudes. 1. Introduccién: custodiar el corazén
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy quisiera introducir un ciclo de catequesis sobre el tema de los vicios y las
virtudes. Y podemos comenzar por el inicio mismo de la Biblia, donde el libro del
Génesis, a través del relato de los progenitores, presenta la dinamica del mal y de la
tentacion. Pensemos en el paraiso terrenal. En el cuadro idilico que representa el
Jardin del Edén, aparece un personaje que se convierte en el simbolo de la
tentacion: la serpiente, este personaje seductor. La serpiente es un animal insidioso:
se mueve lentamente, deslizandose por el suelo, y a veces ni siquiera se nota su
presencia, porque es silencioso y consigue mimetizarse bien con su entorno Sobre

todo por eso es peligrosa.

Cuando inicia su didlogo con Adan y Eva, demuestra que también es un refinado
dialéctico. Comienza como se hace en los malos chismes, con una pregunta
maliciosa: "4 Es verdad que Dios dijo: ¢ No comeras de ningun arbol del jardin?" (Gn
3,1). La frase es falsa: Dios ofrecié realmente al hombre y a la mujer todos los frutos
del jardin, excepto los de un arbol concreto: el arbol de la ciencia del bien y del mal.
Esta prohibicion no pretende prohibir al hombre el uso de la razén, como a veces se
malinterpreta, sino que es una medida de sabiduria. Como si dijera: reconoce el
limite, no te sientas duefio de todo, porque el orgullo es el principio de todos los
males. El relato dice que Dios coloca a los progenitores como sefores y guardianes
de la creacion, pero quiere preservarlos de la presuncion de omnipotencia, de
hacerse duefios del bien y del mal. Esta es una mala tentacidén, auna hora, este es
el escollo mas peligroso para el corazén humano, del que debemos cuidarnos todos

los dias.

Como sabemos, Adan y Eva fueron incapaces de resistir la tentacion de la
serpiente. La idea de un Dios no tan bueno, que queria mantenerlos sometidos, se
colé en sus mentes: de ahi el colapso de todo. Pronto los progenitores se dieron
cuenta de que, asi como el amor es recompensa en si mismo, el mal es también
castigo en si mismo. No necesitaran los castigos de Dios para darse cuenta de que
han obrado mal: seran sus propios actos los que destruiran el mundo de armonia en

el que habian vivido hasta entonces. Creian que se asemejaban a los dioses, y en



cambio se dan cuenta de que estan desnudos, y de que también tienen tanto miedo:
porque cuando el orgullo ha penetrado en el corazdén, entonces ya nadie puede
protegerse de la unica criatura terrenal capaz de concebir el mal, es decir, el

hombre.

Con estos relatos, la Biblia nos explica que el mal no comienza en el hombre de
forma estrepitosa, cuando un acto ya se ha manifestado, pero mucho antes, cuando
uno comienza a entretenerse con él, a adormecerlo con la imaginacién y los
pensamientos, acabando siendo atrapados por sus halagos. El asesinato de Abel no
comenzé con una piedra arrojada, sino con el rencor que Cain guardaba
perversamente, convirtiéendolo en un monstruo en su interior. También en este caso,
de nada sirven los consejos de Dios: "El pecado esta agazapado a tu puerta; hacia ti

se dirige su instinto, pero tu lo dominaras" (Gn 4,7).

Con el diablo, queridos hermanos y hermanas, no se discute. jNunca! No se debe
discutir nunca. Jesus nunca dialogoé con el diablo; lo expulsé. Cuando fue tentado en
el desierto, no respondié con el didlogo; simplemente respondié con las palabras de
la Sagrada Escritura, con la Palabra de Dios. Estén atentos, el diablo es un
seductor. Nunca dialogar con él, porque él es mas astuto que todos nosotros y nos
la hara pagar. Cuando llegue la tentacion, nunca dialogues! Cerrar la puerta, cerrar
la ventana, cerrar el corazon. Y asi, nos defendemos contra esta seduccion, porque
el diablo es astuto, es inteligente. Intentd tentar Jesus con citas biblicas! Se
presentdé como gran tedlogo. Con el diablo no debemos conversar. ;Habéis
entendido bien? Estén atentos. Con el diablo no debemos conversar, y con la
tentacion no debemos dialogar. No debemos conversar. La tentacion llega: cerremos
la puerta, guardemos el corazén. Es capaz de disfrazar el mal bajo una invisible
mascara de bien. Por eso hay que estar siempre alerta, cerrando inmediatamente el
mas minimo resquicio cuando intenta penetrar en nosotros. Hay personas que han
caido en adicciones que ya no pudieron superar (drogas, alcoholismo, ludopatia)
sblo porque subestimaron un riesgo. Se creyeron fuertes en una batalla de nada,
pero en lugar de eso acabaron siendo presa de un enemigo poderoso. Cuando el
mal arraiga en nosotros, entonces toma el nombre de vicio, y es una mala hierba

dificil de erradicar. So6lo se consigue a costa de un duro trabajo.



Uno debe ser el guardian de su propio corazon. Esta es la recomendacién que
encontramos en varios padres del desierto: hombres que dejaron el mundo para
vivir en oracion y caridad fraterna. El desierto -decian- es un lugar que nos ahorra
algunas batallas: la de los ojos, la de la lengua y la de los oidos, s6lo queda una
ultima batalla, la mas dificil de todas, la del corazén. Ante cada pensamiento y cada
deseo que surgen en la mente y en el corazon, el cristiano actua como un sabio
guardian, y lo interroga para saber por dénde ha venido: si de Dios o de su
Adversario. Si viene de Dios, hay que acogerlo, pues es el principio de la felicidad.
Pero si viene del Adversario, solo es cizafia, s6lo es contaminacién, y aunque su
semilla nos parezca pequefia, una vez que eche raices descubriremos en nosotros
las largas ramas del vicio y de la infelicidad. El éxito de toda batalla espiritual se

juega en su comienzo: en velar siempre por nuestro corazon.

Debemos pedir la gracia de aprender a guardar el corazon. Es una sabiduria saber
custodiar el corazon. Que el Sefor nos ayude en esta tarea. Quien guarda su
corazén, guarda un tesoro. Hermanos y hermanas, aprendamos a custodiar el

corazon. Gracias.



Catequesis. Vicios y virtudes. 2. El combate espiritual.
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

La semana pasada entramos en el tema de los vicios y las virtudes. Este nos llama
a la lucha espiritual del cristiano. De hecho, la vida espiritual del cristiano no es
pacifica, linear y sin desafios, al contrario, la vida cristiana exige un continuo
combate: el combate cristiano para conservar la fe, para enriquecer los dones de la
fe en nosotros. No es casualidad que la primera uncidén que cada cristiano recibe en
el sacramento del bautismo - la uncién catecumenal - sea sin perfume y anuncie
simbdlicamente que la vida es una lucha. De hecho, en la antigledad, los
luchadores se ungian completamente antes de la competicion, tanto para tonificar
sus musculos, como para hacer sus cuerpos escurridizos a las garras del
adversario. La uncion de los catecumenos pone inmediatamente en claro que al
cristiano no se salva de la lucha, que un cristiano debe luchar: su existencia, como
la de todos los demas, tendra también que bajar a la arena, porque la vida es una

sucesion de pruebas y tentaciones.

Un famoso dicho atribuido a Abba Antonio, el primer gran padre del monacato, dice
asi: "Quita la tentacién y nadie se salvar@". Los santos no son hombres que se han
librado de la tentacién, sino personas bien conscientes de que en la vida aparecen
repetidamente las seducciones del mal, que hay que desenmascarar y rechazar.
Todos nosotros tenemos experiencia de esto, todos: que te sale un mal
pensamiento, que te vienen ganas de hacer esto o de hablar mal del otro... Todos,
todos tenemos tentaciones, y tenemos que luchar para no caer en esas tentaciones.
Si alguno de ustedes no tiene tentaciones, que lo diga, jporque seria algo
extraordinario! Todos tenemos tentaciones, y todos tenemos que aprender a

comportarnos en esas situaciones.

Hay muchas personas que se “autoabsuelven”, que piensan que "estan bien", "en lo
correcto" - "No, yo estoy bien, soy bueno, soy buena, no tengo estos problemas".
Pero ninguno de nosotros esta bien; si alguien se siente que esta bien, esta
soflando; cada uno de nosotros tiene tantas cosas que arreglar, y también tiene que
vigilar. Y a veces sucede que vamos al Sacramento de la Reconciliacion y decimos,

con sinceridad: “Padre, no me acuerdo, no sé si tengo pecados...”. Pero eso es falta


https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2023/documents/20231227-udienza-generale.html

de conocimiento de lo que pasa en el corazén. Todos somos pecadores, todos. Y un
poco de examen de conciencia, una pequefia introspeccion nos hara bien. De lo
contrario, corremos el riesgo de vivir en tinieblas, porque ya nos hemos
acostumbrados a la oscuridad, y ya no sabemos distinguir el bien del mal. Isaac de
Ninive decia que, en la Iglesia, el que conoce sus pecados y los llora es mas grande
que el que resucita a un muerto. Todos debemos pedir a Dios la gracia de
reconocernos pobres pecadores, necesitados de conversion, conservando en el
corazon la confianza de que ningun pecado es demasiado grande para la infinita
misericordia de Dios Padre. Esta es la leccion inaugural que nos da Jesus. Lo
vemos en las primeras paginas de los Evangelios, en primer lugar, cuando se nos
habla del bautismo del Mesias en las aguas del rio Jordan. El episodio tiene algo de
desconcertante: ;por qué Jesus se somete a un rito tan purificador? jEl es Dios, es
perfecto! ;De qué pecado debe arrepentirse Jesus? jDe ninguno! Incluso el Bautista
se escandaliza, hasta el punto de que el texto dice: "Juan queria impedirselo,
diciendo: “Yo necesito ser bautizado por ti, ¢y tu vienes a mi?” (Mt 3,15). Pero Jesus
es un Mesias muy distinto de como Juan lo habia presentado y la gente se lo
imaginaba: no encarna al Dios airado, y no convoca para el juicio, sino que, al
contrario, se pone en fila con los pecadores. ;Como es eso? Si, Jesus nos
acompafia, a todos nosotros, pecadores. El no es un pecador, pero esta entre
nosotros. Y esto es algo hermoso. "jPadre, tengo tantos pecados!". - "Pero Jesus
esta contigo: habla de ellos, El te ayudara a salir de ellos". Jests nunca nos deja
solos, jnunca! Piensa bien en esto. "jOh Padre, he cometido algunos pecados
graves!". - "Pero Jesus te comprende y va contigo: comprende tu pecado y lo
perdona". jNunca olvides esto! En los peores momentos, en los momentos en que
resbalamos en los pecados, Jesus esta a nuestro lado para ayudarnos a
levantarnos. Esto da consolacion. No debemos perder esta certeza: Jesus esta a
nuestro lado para ayudarnos, para protegernos, incluso para levantarnos después
del pecado. "Pero, Padre, jes verdad que Jesus lo perdona todo?". - "Todo. El vino
a perdonar, a salvar. Sélo que Jesus quiere tu corazén abierto". El nunca se olvida
de perdonar: somos nosotros, tantas veces, los que perdemos la capacidad de pedir

perdon.

Retomemos esta capacidad de pedir perdon. Cada uno de nosotros tiene muchas

cosas por las que pedir perdon: cada uno lo piense en su interior, y hoy hable con



Jesus de ello. Cuéntale esto a Jesus: "Sefor, yo no sé si esto es verdad o no, pero
estoy seguro de que Tu no te alejas de mi. Estoy seguro de que Tu me perdonas.
Sefor, soy un pecador, una pecadora, pero por favor no te alejes". Esta seria hoy

una hermosa oracion a Jesus: "Sefior, no te alejes de mi".

E inmediatamente después del episodio del bautismo, los Evangelios relatan que
Jesus se retira al desierto, donde fue tentado por Satanas. También en este caso
surge la pregunta: ¢por qué razén el Hijo de Dios debe conocer la tentacion?
También aqui Jesus se muestra solidario con nuestra fragil naturaleza humana y se
convierte en nuestro gran exemplum: las tentaciones que atraviesa y que supera en
medio de las aridas piedras del desierto son la primera ensefianza que imparte a
nuestra vida de discipulos. El experimentd lo que nosotros también debemos
prepararnos siempre para afrontar: la vida esta hecha de desafios, pruebas,
encrucijadas, visiones opuestas, seducciones ocultas, voces contradictorias.
Algunas voces son incluso persuasivas, tanto que Satanas tenté a Jesus
recurriendo a las palabras de la Escritura. Es necesario custodiar la claridad interior
para elegir el camino que conduce verdaderamente a la felicidad, y luego esforzarse

para no pararse en el camino.

Recordemos que siempre estamos divididos y luchamos entre extremos opuestos:
el orgullo desafia a la humildad; el odio se opone a la caridad; la tristeza impide la
verdadera alegria del Espiritu; el endurecimiento del corazén rechaza la
misericordia. Los cristianos caminamos constantemente sobre estas crestas. Por
eso es importante reflexionar sobre los vicios y las virtudes: nos ayuda a superar la
cultura nihilista en la que los contornos entre el bien y el mal permanecen borrosos
y, al mismo tiempo, nos recuerda que el ser humano, a diferencia de cualquier otra
criatura, siempre puede trascenderse a si mismo, abriéndose a Dios y caminando

hacia la santidad.

El combate espiritual, entonces, nos conduce a mirar desde cerca aquellos vicios
gue nos encadenan y a caminar, con la gracia de Dios, hacia aquellas virtudes que

pueden florecer en nosotros, llevando la primavera del Espiritu a nuestra vida.



Catequesis. Vicios y virtudes. 3. La gula
Queridos hermanos y hermanas, !buenos dias!

En este nuestro camino de catequesis que estamos haciendo sobre los vicios y las

virtudes, hoy nos detenemos en el vicio de la gula.

¢ Qué nos dice el Evangelio al respecto? Miremos a Jesus. Su primer milagro, en las
bodas de Cana, revela su simpatia por las alegrias humanas: se preocupa de que la
fiesta termine bien y regala a los novios una gran cantidad de vino delicioso. En todo
su ministerio, Jesus aparece como un profeta muy diferente del Bautista: si Juan es
recordado por su ascesis -comia lo que encontraba en el desierto-, Jesus es en
cambio el Mesias que a menudo vemos en la mesa. Su comportamiento provoca
escandalo en algunos, porque no solo El es benévolo con los pecadores, sino que
incluso come con ellos; y este gesto demostraba su voluntad de comunion y

cercania con todos.

Pero también hay algo mas. Mientras que la actitud de Jesus hacia los preceptos
judios nos revela su plena sumisiéon a la Ley, El, sin embargo, se muestra
comprensivo con sus discipulos: cuando estos son sorprendidos en falta, porque
teniendo hambre recogen espigas de trigo en sabado, El los justifica, recordando
que también el rey David y sus compafieros, al encontrarse en necesidad, habian
comido panes sagrados (cf. Mc 2,23-26). Y Jesus afirma un nuevo principio: los
invitados a la boda no pueden ayunar cuando el novio esta con ellos; ayunaran
cuando el novio les sea arrebatado. Ahora todo es relativo a Jesus. Cuando El esta
en medio de nosotros, no podemos estar de luto; pero en la hora de su pasion,
entonces si, ayunamos (cf. Mc 2,18-20). Jesus quiere que estemos alegres en su
compafiia -El es el Esposo de la Iglesia-; pero también quiere que participemos en

sus sufrimientos, que son también los sufrimientos de los pequenos y de los pobres.

Otro aspecto importante. Jesus elimina la distincion entre alimentos puros vy
alimentos impuros, que era una distincidon hecha por la ley judia. En realidad
-ensefa Jesus- no es lo que entra en el hombre lo que lo contamina, sino lo que
sale de su corazén. Y diciendo asi «purificaba todos los alimentos» (Mc 7,19). Por
eso el cristianismo no contempla alimentos impuros. Pero la atencion que debemos

tener es la interior: por lo tanto, no en la comida en si, sino en nuestra relacién con



ella. Y Jesus sobre esto dice claramente que lo que hace la bondad o la maldad,
digamos, de un alimento, no es el alimento en si, sino la relacién que tenemos con
él. Y nosotros lo vemos, cuando una persona tiene una relacion desordenada con la
comida, miramos como come, come con prisas, como con las ganas de saciarse y

nunca se sacia, no tiene una buena relacion con la comida, es esclavo de la comida.

Esta relacion serena que Jesus ha establecido con respecto a la alimentacion
deberia ser redescubierta y valorizada, especialmente en las sociedades del
llamado bienestar, donde se manifiestan tantos desequilibrios y tantas patologias.
Se come demasiado, o demasiado poco. A menudo se come en soledad. Se
propagan los trastornos de la alimentacion: anorexia, bulimia, obesidad... Y la
medicina y la psicologia tratan de lidiar con la mala relaciéon con la comida. Una

mala relacién con los alimentos produce todas estas enfermedades.

Estas son enfermedades, a menudo muy dolorosas, que en su mayoria estan
relacionadas con los tormentos de la psique y el alma. La alimentacion es la
manifestacion de algo interior: la predisposicion al equilibrio o la desmesura; la
capacidad de agradecer o la arrogante pretension de autonomia; la empatia de
quien sabe compartir la comida con el necesitado, o el egoismo de quien acumula
todo para si. Esta pregunta es muy importante: dime cémo comes, y te diré qué
alma tienes. En la forma de comer se revela nuestra interioridad, nuestros habitos,

nuestras actitudes psiquicas.

Los antiguos Padres llamaban al vicio de la gula con el nombre de “gastrimargia”,
término que se puede traducir como “locura del vientre”. La gula es una “locura del
vientre”. Y también esta este proverbio: que debemos comer para vivir, no vivir para
comer. La gula es un vicio que se inserta precisamente en una de nuestras

necesidades vitales, como la alimentacion. Tengamos cuidado con esto.

Si lo leemos desde un punto de vista social, la gula es quizas el vicio mas peligroso,
que estd matando al planeta. Porque el pecado de quien cede ante un trozo de
pastel, en definitiva, no causa grandes dafios, pero la voracidad con la que nos
hemos desatado, desde hace algunos siglos, hacia los bienes del planeta esta
comprometiendo el futuro de todos. Nos abalanzamos sobre todo, para convertirnos

en duefios de todo, mientras que todo habia sido entregado a nuestra custodia, jno



a nuestra explotacion! He aqui, pues, el gran pecado, la furia del vientre: hemos
abjurado del nombre de hombres, para asumir otro, “consumidores”. Y hoy se dice
asi en la vida social: los “consumidores”. Ni siquiera nos hemos dado cuenta de que
alguien ha empezado a llamarnos asi. Estamos hechos para ser hombres y mujeres
“eucaristicos”, capaces de dar gracias, discretos en el uso de la tierra, y en cambio
el peligro es convertirse en depredadores, y ahora nos estamos dando cuenta de
que esta forma de “gula” ha hecho mucho dafio al mundo. Pidamos al Sefor que
nos ayude en el camino de la sobriedad, y que las diversas formas de gula no se

apoderen de nuestra vida.



Catequesis. Vicios y virtudes - 4. La lujuria
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy escuchemos bien la catequesis, porque después tendremos un circo que

actuara aqui para entretenernos.

Continuemos nuestro itinerario sobre los vicios y las virtudes; y los antiguos Padres
nos ensefian que, después de la gula, el segundo "demonio", es decir vicio, que
estd siempre agazapado a la puerta del corazon es el de la lujuria. Mientras que la
gula es la voracidad hacia la comida, este segundo vicio es una especie de
"voracidad" hacia otra persona, es decir, el vinculo envenenado que los seres

humanos mantienen entre si, especialmente en el ambito de la sexualidad.

Entiéndase bien: en el cristianismo no se condena el instinto sexual. Un libro de la
Biblia, el Cantar de los Cantares, es un maravilloso poema de amor entre una pareja
de novios. Sin embargo, esta hermosa dimensién de nuestra humanidad, la
dimension sexual, la dimensién del amor, no esta exenta de peligros, hasta el punto
de que ya San Pablo tiene que abordar la cuestion en la primera Carta a los
Corintios. Escribe asi: "Es cosa publica que se cometen entre ustedes actos
deshonestos, como no se encuentran ni siquiera entre los paganos" (5,1). El
reproche del Apdstol se refiere precisamente a un uso_malsano de la sexualidad por

parte de algunos cristianos.

Pero miremos la experiencia humana, la experiencia del enamoramiento. Aqui hay
muchos recién casados, justedes pueden hablar de esto! Por qué sucede este
misterio y por qué es una experiencia tan impactante en la vida de las personas,
ninguno de nosotros lo sabe. Una persona se enamora de otra, el enamoramiento
llega. Es una de las realidades mas sorprendentes de la existencia. La mayoria de
las canciones que oimos en la radio hablan de esto: amores que se encienden,
amores que siempre se buscan y nunca se alcanzan, amores llenos de alegria o

amores que atormentan hasta las lagrimas.

Si no esta contaminado por el vicio, el enamoramiento es uno de los sentimientos
mas puros. Una persona enamorada se vuelve generosa, disfruta haciendo regalos,

escribe cartas y poemas. Deja de pensar en si misma para proyectarse



completamente hacia el otro. Es bello esto. Y si le preguntas a una persona
enamorada: “;por qué amas tu?”, no encontrara respuesta: en muchos sentidos, el
suyo es un amor incondicional, sin motivo. Paciencia si ese amor, tan poderoso, es
también un poco ingenuo: el enamorado no conoce realmente el rostro de la otra
persona, tiende a idealizarla, esta dispuesto a hacer promesas cuyo peso no capta
inmediatamente. Este "jardin" donde se multiplican las maravillas no esta, sin
embargo, a salvo del mal. Puede ser contaminado por el demonio de la lujuria, y

este vicio es particularmente odioso, al menos por dos razones.

En primer lugar, porque devasta las relaciones entre las personas. Para documentar
tal realidad, desgraciadamente bastan las noticias cotidianas. ¢ Cuantas relaciones
que comenzaron de la mejor manera se han convertido luego en relaciones toxicas,
de posesion del otro, carentes de respeto y de sentido de los limites? Son amores
en los que ha faltado la castidad: una virtud que no hay que confundir con la
abstinencia sexual - la castidad es mas que abstinencia sexual-, sino con la voluntad
de no poseer nunca al otro. Amar es respetar al otro, buscar su felicidad, cultivar la
empatia por sus sentimientos, disponerse en el conocimiento de un cuerpo, una
psicologia y un alma que no son los nuestros y que hay que contemplar por la
belleza que encierran. Amar es esto, el amor es hermoso. La lujuria, en cambio, se
burla de todo esto: la lujuria saquea, roba, consume de prisa, no quiere escuchar al
otro sino solo a su propia necesidad y placer; la lujuria juzga aburrido todo cortejo,
no busca esa sintesis entre razon, pulsion y sentimiento que nos ayudaria a
conducir sabiamente la existencia. El lujurioso sélo busca atajos: no comprende que
el camino del amor debe recorrerse lentamente, y que esta paciencia, lejos de ser

sinénimo de aburrimiento, nos permite hacer felices nuestras relaciones amorosas.

Pero hay una segunda razén por la cual la lujuria es un vicio peligroso. Entre todos
los placeres del hombre, la sexualidad tiene una voz poderosa. Implica todos los
sentidos; habita tanto en el cuerpo como en la psique, y esto es bellisimo, pero si no
se disciplina con paciencia, si no se inscribe en una relacién y una historia en la que
dos personas la transforman en una danza amorosa, se convierte en una cadena
que priva al hombre de libertad. El placer sexual, que es un don de Dios, se ve
socavado por la pornografia: satisfaccion sin relacion que puede generar formas de

adiccion. Debemos defender el amor, el amor del corazén, de la mente, del cuerpo,



el amor puro de donarse reciprocamente. Y esa es la belleza de las relaciones

sexuales.

Ganar la batalla contra la lujuria, contra la “cosificacién” del otro, puede ser un
esfuerzo que dura toda la vida. Pero el premio de esta batalla es el mas importante
de todos, porque se trata de preservar esa belleza que Dios escribio en su creacion
cuando imaginé el amor entre el hombre y la mujer, que no es para usarse el uno al
otro, sino para amarse. Esa belleza que nos hace creer que construir juntos una
historia es mejor que lanzarse a la aventura - jhay tantos don Juanes! -, cultivar la
ternura es mejor que doblegarse ante el demonio de la posesion — el verdadero
amor no posee, se dona -, servir es mejor que conquistar. Porque si no hay amor, la

vida es triste, es una triste soledad. Gracias.



Catequesis. Vicios y virtudes. 5. La avaricia.
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Proseguimos las catequesis sobre los vicios y las virtudes, y hoy vamos a hablar de
la avaricia, es decir, aquella forma de apego al dinero que impide al ser humano ser

generoso.

No es un pecado que concierne solamente a las personas que poseen ingentes
patrimonios, sino un vicio transversal que a menudo no tiene nada que ver con el

saldo de la cuenta corriente. Es una enfermedad del corazén, no de la cartera.

Los analisis que hicieron los padres del desierto sobre este mal sacaron a la luz que
la avaricia podia apoderarse también de los monjes, quienes, tras haber renunciado
a enormes herencias, en la soledad de su celda se habian atado a objetos de poco
valor: no los prestaban, no los compartian y aun menos estaban dispuestos a
regalarlos. Un apego a pequefias cosas que quita la libertad. Esos objetos se
volvian para ellos una especie de fetiche del que era imposible desprenderse. Una
forma de regresion a la fase de los nifios que agarran un juguete repitiendo: “jEs
mio! jEs mio!”. En esta afirmacion se esconde una relacién enfermiza con la
realidad, que puede desembocar en formas de acaparamiento compulsivo o

acumulacion patoldgica.

Para recuperarse de esta enfermedad, los monjes proponian un método drastico
pero muy eficaz: la meditacion sobre la muerte. Por mucho que una persona
acumule bienes en este mundo, de una cosa estamos absolutamente seguros: de
que no cabran en el ataud. Nosotros no podemos llevarnos los bienes. Aqui se
revela la insensatez de este vicio. El vinculo de posesion que construimos con las
cosas es sOlo aparente, porque no somos los amos del mundo: esta tierra que
amamos no es en verdad nuestra, y nos movemos por ella como extranjeros y

peregrinos...”. (cfr. Lv 25,23).

Estas simples consideraciones nos hacen intuir la locura de la avaricia, pero
también, su razon mas recondita. Es un tentativo de exorcizar el miedo a la muerte:
busca seguridades que en realidad se desmoronan en el mismo momento en el que

las agarramos. Recuerden la parabola del hombre necio, cuyo campo habia ofrecido



una cosecha abundante, y por eso se adormece pensando en como agrandar sus
almacenes para meter toda la cosecha. Ese hombre habia calculado todo, habia
planeado el futuro. Sin embargo, no habia considerado la variable mas segura de la
vida: la muerte. “Necio”, dice el Evangelio, “esta misma noche te sera demandada

tu vida. Y las cosas que preparaste ¢ para quién seran?” (Lc 12,20).

En otros casos, son los ladrones quienes nos prestan este servicio. Incluso en los
Evangelios aparecen muchas veces, y aunque sus acciones son censurables,
pueden convertirse en una advertencia saludable. Asi predica Jesus en el Sermén
de la montaia: «No acumulen tesoros en la tierra, donde la polilla y la herrumbre los
consumen, y los ladrones perforan las paredes y los roban.» (Mt 6,19-20). Siempre
en los relatos de los padres del desierto, se cuenta la historia de un ladrén que
sorprende al monje mientras duerme y le roba los pocos bienes que guardaba en su
celda. Cuando despierta, el monje, nada turbado por el incidente, se pone tras la
pista del ladrén y, cuando lo encuentra, en lugar de reclamar los bienes robados le

entrega las pocas cosas que le quedan diciéndole: "jTe olvidaste de llevarte esto!".

Nosotros, hermanos y hermanas, podemos ser sefiores de los bienes que
poseemos, pero a menudo ocurre lo contrario: al final, ellos nos poseen. Algunos
hombres ricos no son libres, ni siquiera tienen tiempo para descansar, tienen que
cubrirse las espaldas porque la acumulacion de bienes exige también su custodia.
Estan siempre angustiados, porque un patrimonio se construye con mucho sudor,
pero puede desaparecer en un momento. Olvidan la predicacion evangélica, que no
afirma que las riquezas sean en si mismas un pecado, pero si que son ciertamente
una responsabilidad. Dios no es pobre: es el Sefior de todo, pero - escribe San
Pablo- «siendo rico, se hizo pobre por nosotros, a fin de enriquecernos con su
pobreza» (2 Cor 8,9).

Eso es lo que el avaro no comprende. Podria haber sido causa de bendicién para
muchos, pero en lugar de eso, se metid en el callejon sin salida de la infelicidad. Y la
vida del avaro es fea: yo me acuerdo el caso de un sefor que conoci en la otra
diécesis, un hombre muy rico que tenia la mama enferma. Estaba casado. Y los
hermanos se turnaban para cuidar a la mama, y la mama se tomaba un yogur por la
mafana. Este sefior le daba la mitad por la mafiana para darle la otra mitad por la

tarde y ahorrar medio yogur. Asi es la avaricia, asi es el apego a los bienes.



Entonces muri6é este sefior, y los comentarios de la gente que acudio al velatorio
fueron estos: “Se nota que este hombre no lleva consigo nada: dej6 todo...”. Y
luego, burldndose un poco, decian: “No, no, no pudieron cerrar el ataud porque
queria llevarse todo”. Y esto, de la avaricia, hace reir a los demas: que al final hay
que entregar nuestro cuerpo y nuestra alma al Sefor, y hay que dejar todo.
iTengamos cuidado! Y seamos generosos, generosos con todos y generosos con

los que mas nos necesitan. Gracias.



Catequesis. Vicios y virtudes. 6. La ira
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

En estas semanas estamos tratando el tema de los vicios y las virtudes, y hoy nos
detenemos a reflexionar sobre el vicio de la jra. Es un vicio particularmente
tenebroso, y es quizas el mas simple de reconocer desde un punto de vista fisico.
La persona dominada por la ira dificilmente logra disimular este impetu: lo
reconoces por los movimientos del cuerpo, por la agresividad, por la respiracion

agitada, por la mirada torva y cefuda.

En su manifestacion mas aguda, la ira es un vicio que no da tregua. Si nace de una
injusticia padecida (o considerada como tal), a menudo no se desata contra el
culpable, sino contra el primer desafortunado con el que uno se encuentra. Hay
hombres que contienen su ira en el lugar de trabajo, mostrandose tranquilos y
compasivos, pero que una vez llegados a su casa se vuelven insoportables para la
esposa Y los hijos. La ira es un vicio desenfrenado: es capaz de quitarnos el suefio y
de hacernos maquinar continuamente en nuestra mente, sin que logremos encontrar

una barrera para los razonamientos y pensamientos.

La ira es un vicio que destruye las relaciones humanas. Expresa la incapacidad de
aceptar la diversidad del otro, especialmente cuando sus opciones vitales difieren de
las nuestras. No se detiene ante los malos comportamientos de una persona, sino
que lo arroja todo al caldero: es el otro, el otro tal y como es, el otro en cuanto tal, el
que provoca la ira y el resentimiento. Se empieza a detestar el tono de su voz, sus

banales gestos cotidianos, sus formas de razonar y de sentir.

Cuando la relacion alcanza este nivel de degeneracién, ya se ha perdido la lucidez.
La ira hace perder la lucidez. Porque, a veces, una de las caracteristicas de la ira,
es la de no calmarse con el tiempo. En esos casos, incluso la distancia y el silencio,
en lugar de calmar el peso de los malentendidos, lo magnifican. Por ese motivo, el
apostol Pablo -como hemos escuchado- recomienda a sus cristianos que aborden
inmediatamente el problema e intenten la reconciliacion: «No permitan que la noche
los sorprenda enojados» (Ef 4, 26). Es importante que todo se resuelva
inmediatamente, antes de la puesta del sol. Si durante el dia surge algun

malentendido y dos personas dejan de entenderse, percibiéndose de pronto



alejadas, no hay que entregar la noche al diablo. El vicio nos mantendria despiertos
en la oscuridad, rumiando nuestras razones y los errores incalificables que nunca
son nuestros y siempre del otro. Asi es: cuando una persona estd dominada por la
ira, siempre dice que el problema esta en la otra persona; nunca es capaz de

reconocer sus propios defectos, sus propias faltas.

En el “Padre nuestro”, Jesus nos hace orar por nuestras relaciones humanas, que
son un terreno minado: un plano que nunca esta en equilibrio perfecto. En la vida
tenemos que tratar con personas que estan en deuda con nosotros; del mismo
modo, ciertamente nosotros no siempre hemos amado a todos en la justa medida. A
algunos no les hemos devuelto el amor que se les debe. Todos somos pecadores,
todos, y todos tenemos la cuenta en numeros rojos: jno lo olviden! Por lo tanto,
todos tenemos que aprender a perdonar para ser perdonados. Las personas no
estan juntas si no practican también el arte del perddn, siempre que esto sea
humanamente posible. Lo que contrarresta la ira es la benevolencia, la amplitud de

corazén, la mansedumbre, la paciencia.

Sobre el tema de la ira, hay que decir una ultima cosa. Es un vicio terrible, hemos
dicho, esta en el origen de las guerras y la violencia. El proemio de la lliada describe
"la ira de Aquiles", que sera causa de "infinitos lutos". Pero no todo lo que nace de la
ira es malo. Los antiguos eran muy conscientes de que hay una parte irascible en
nosotros que no puede ni debe negarse. Las pasiones son hasta cierto punto
inconscientes: suceden, son experiencias de la vida. No somos responsables de la
ira en su surgimiento, pero si siempre en su desarrollo. Y a veces es bueno que la
ira se desahogue de la manera adecuada. Si una persona no se enfadase nunca, si
no se indignase ante la injusticia, si no sintiera algo que le estremece las entranas
ante la opresion de un débil, entonces significaria que esa persona no es humana, y

mucho menos cristiana.

Existe una santa indignacion, que no es la ira, sino un movimiento interior, una santa
indignacion. Jesus la conoci6 varias veces en su vida (cfr. Mc 3,5): nunca respondié
al mal con el mal, pero en su alma experimento este sentimiento y, en el caso de los
mercaderes en el Templo, realizé una accion fuerte y profética, dictada no por la ira,
sino por el celo por la casa del Senor (cfr. Mt 21, 12-13). Debemos distinguir bien:

una cosa es el celo, la santa indignacién, otra cosa es la ira, que es mala.



Nos corresponde a nosotros, con la ayuda del Espiritu Santo, encontrar la justa
medida de las pasiones, educarlas bien para que se dirijan hacia el bien, y no hacia

el mal.



Catequesis. Vicios y virtudes. 7. La tristeza.
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

En nuestro recorrido de catequesis sobre los vicios y las virtudes, hoy nos
detenemos en un vicio bastante feo, la tristeza, entendida como un abatimiento del
animo, una afliccién constante que impide al ser humano experimentar alegria por

Su propia existencia.

Ante todo, hay que sefalar que, respecto a la tristeza, los Padres hacian una
distincién importante. Hay, en efecto, una tristeza que conviene a de la vida
cristiana, y que con la gracia de Dios se transforma en alegria: ésta, por supuesto,
no debe rechazarse y forma parte del camino de conversion. Pero existe también un
segundo tipo de tristeza que se insinta en el alma y la postra en un estado de
abatimiento: es este segundo tipo de tristeza el que hay que combatir resueltamente
y con todas las fuerzas, porque procede del Maligno. Esta distincion la encontramos
también en San Pablo, que cuando escribe a los Corintios dice lo siguiente: «La
tristeza que proviene de Dios produce un arrepentimiento que lleva a la salvacion y
no se debe lamentar; en cambio, la tristeza del mundo produce la muerte.» (2 Cor
7,10).

Hay, entonces, una tristeza amiga que nos lleva a la salvacion. Pensemos en el hijo
prédigo de la parabola: cuando toca el fondo de su degeneracién, experimenta una
gran amargura, y esto le impulsa a recapacitar y a decidir volver a la casa paterna
(cfr. Lc 15, 11-20). Es una gracia gemir por los propios pecados, recordar el estado
de gracia del que hemos caido, llorar porque hemos perdido la pureza con la que

Dios nos sond.

Pero hay una segunda tristeza, que es una enfermedad del alma. Surge en el
corazon humano cuando se desvanece un deseo 0 una esperanza. Aqui podemos
referirnos al relato de los discipulos de Emaus. Aquellos dos discipulos salen de
Jerusalén con el corazén desilusionado, y se confian al forastero, que en cierto
momento los acompana: «Nosotros esperabamos que fuera él — o sea, Jesus -
quien librara a Israel.» (Lc 24,21). La dinamica de la tristeza esta ligada a la
experiencia de la pérdida. En el corazén del ser humano nacen esperanzas que a

veces se ven defraudadas. Puede tratarse del deseo de poseer algo que no se



puede conseguir, pero también de algo importante, como la pérdida de un afecto.
Cuando esto sucede, es como si el corazén del ser humano cayera en un precipicio,
y los sentimientos que experimenta son desanimo, debilidad de espiritu, depresion,
angustia. Todos pasamos por pruebas que nos generan tristeza, porque la vida nos
hace concebir suefios que luego se hacen aficos. En esta situacion, algunos, tras
un tiempo de agitacién, se apoyan en la esperanza; pero otros se regodean en la
melancolia, dejando que ésta se pudra en sus corazones. ¢Se siente placer en
esto? Veran: la tristeza es como el placer del no-placer; es como tomar un caramelo
amargo, sin azucar, malo, y chupar ese caramelo. La tristeza es el placer del

no-placer.

El monje Evagrio explica que todos los vicios persiguen un placer, por efimero que
sea, mientras que la tristeza disfruta de lo contrario: del adormecerse en una tristeza
sin fin. Ciertos lutos prolongados, en los que una persona sigue agrandando el vacio
de quien ya no esta, no son propios de la vida en el Espiritu. Ciertas amarguras
resentidas, en las que una persona tiene siempre en mente una reivindicacion que
le hace adoptar el papel de victima, no producen en nosotros una vida sana, y
menos aun cristiana. Hay algo en el pasado de todos que necesita ser sanado. La
tristeza, de ser una emocioén natural, puede convertirse en un estado de animo

maligno.

Es un demonio taimado, el de la tristeza. Los padres del desierto la describian como
un gusano del corazdn, que roe y vacia a quien lo alberga. Esta imagen es buena,
nos ayuda a comprender. Entonces, ;qué debo hacer cuando estoy triste?
Detenerte y ver: ¢ esta tristeza es buena? ;No es una buena tristeza? Y reaccionar
segun la naturaleza de la tristeza. No se olviden de que la tristeza puede ser algo
muy malo que nos lleva al pesimismo, nos lleva a un egoismo que dificilmente se

cura.

Hermanos y hermanas, debemos tener cuidado con esta tristeza y pensar que

Jesus nos trae la alegria de la resurreccion.

Por muy llena que esté la vida de contradicciones, de deseos incumplidos, de
suefios no realizados, de amistades perdidas, gracias a la resurrecciéon de Jesus

podemos creer que todo se salvara. Jesus ha resucitado no soélo para si mismo, sino



también para nosotros, a fin de rescatar todas las felicidades que no se han
realizado en nuestras vidas. La fe expulsa el miedo, y la resurreccién de Cristo quita
la tristeza como la piedra del sepulcro. Cada dia del cristiano es un ejercicio de
resurreccion. Georges Bernanos, en su famosa novela Diario de un cura rural, hace
decir al parroco de Torcy lo siguiente: "La Iglesia dispone de la alegria, de toda esa
alegria que esta reservada a este triste mundo. Lo que han hecho contra ella, lo han
hecho contra la alegria". Y otro escritor francés, Ledn Bloy, nos dejo esta
maravillosa frase: "No hay mas que una tristeza, [...] la de no ser santos". Que el

Espiritu de Jesus resucitado nos ayude a vencer la tristeza con la santidad.



Catequesis. Vicios y virtudes. 8. La acedia.
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Entre todos los vicios capitales hay uno que a menudo pasa inadvertido, quizas en
virtud de su nombre, que a muchos les resulta poco comprensible: estoy hablando
de la acedia. Por eso, en el catalogo de los vicios, el término acedia esta a menudo
sustituido por otro de uso mucho mas comun: la pereza. En realidad, la pereza es
mas un efecto que una causa. Cuando una persona permanece inactiva, indolente,
apatica, nosotros decimos que es perezosa. Pero, como ensefia la sabiduria de los
antiguos padres del desierto, a menudo la raiz de esta pereza es la acedia, en

griego significa literalmente “falta de cuidado”.

Se trata de una tentacion muy peligrosa, con la que no se debe jugar. Quien cae
victima de este vicio es como si estuviera aplastado por un deseo de muerte: todo le
disgusta; la relacion con Dios se le vuelve aburrida; y también los actos mas santos,
los que le habian calentado el corazén, ahora, le parecen completamente indtiles.
La persona empieza a lamentar el paso del tiempo y la juventud que queda

irremediablemente atras.

La acedia ha sido definida como “el demonio del mediodia”: nos atrapa en mitad del
dia, cuando la fatiga esta en su apice y las horas que nos esperan nos parecen
mondtonas, imposibles de vivir. En una célebre descripcion, el monje Evagrio
representa asi esta tentacidn: «El ojo del acidioso se fija en las ventanas
continuamente y en su mente imagina visitantes [...] Cuando lee, el acidioso
bosteza a menudo y se deja llevar facilmente por el suefio, se frota los ojos, se
refriega las manos y, apartando la mirada del libro, la fija en la pared; después,
dirigiéndola nuevamente al libro, lee un poco mas [...]; finalmente, inclinando la
cabeza, coloca el libro debajo de ella y se duerme en un sueio ligero, hasta que el
hambre lo despierta y le apremia a atender sus necesidades»; en conclusion, «el

acidioso no realiza con solicitud la obra de Dios» [1].

Los lectores contemporaneos advierten en estas descripciones algo que recuerda
mucho el mal de la depresidn, tanto desde el punto de vista psicolégico como
filosofico. En efecto, para quienes estan atenazados por la acedia, la vida pierde su

sentido, rezar es aburrido, cada batalla parece carecer de significado. Las pasiones


https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2024/documents/20240214-udienza-generale.html#_ftn1

que alimentamos en la juventud ahora nos parecen ilégicas, sueios que no nos
hicieron felices. Asi que nos dejamos llevar y la distraccion, el no pensar, parecen
ser la unica salida: a uno le gustaria estar aturdido, tener la mente completamente

vacia... Es un poco como morir anticipadamente, y es feo.

Contra este vicio, del que nos damos cuenta que es tan peligroso, los maestros de
espiritualidad prevén varios remedios. Me gustaria sefalar el que me parece mas
importante y que yo llamaria la paciencia de la fe. Aunque bajo el azote de la acedia
el deseo del hombre es estar "en otra parte", escapar de la realidad, hay que tener
en cambio el valor de permanecer y acoger en mi "aqui y ahora", en mi situacion tal
como y es, la presencia de Dios. Los monjes dicen que para ellos la celda es la
mejor maestra de vida, porque es el lugar que concreta y cotidianamente te habla de
tu historia de amor con el Senor. EI demonio de la acedia quiere destruir
precisamente esta alegria sencilla del aqui y ahora, este asombro agradecido ante
la realidad; quiere hacerte creer que todo es en vano, que nada tiene sentido, que
no vale la pena preocuparse por nada ni por nadie. En la vida encontramos gente
“acidiosa”, personas de las que decimos: “jPero este es aburrido!”, y no nos gusta
estar con ellas; personas que incluso tienen una actitud de aburrimiento que

contagia. Eso es la acedia.

jCuanta gente, presa en las garras de la acedia, movida por una inquietud sin rostro,
ha abandonado tontamente el camino del bien que habia emprendido! La de la
acedia es una batalla decisiva que hay que ganar a toda costa. Y es una batalla de
la que no se han librado ni siquiera a los santos, porque en muchos de sus diarios
hay paginas que revelan momentos tremendos, verdaderas noches de fe en las que
todo parecia oscuro. Estos santos nos ensefan a atravesar la noche con paciencia,
aceptando /a pobreza de la fe. Recomiendan, bajo la opresion de la acedia,
mantener una medida de compromiso mas pequenia, fijarse metas mas al alcance
de la mano y, al mismo tiempo, resistir y perseverar apoyandose en Jesus, que

nunca nos abandona en la tentacion.

La fe atormentada por la prueba de la acedia no pierde su valor. Al contrario, es la fe
verdadera, la humanisima fe que, a pesar de todo, a pesar de la oscuridad que la
ciega, sigue humildemente creyendo. Es esa fe que permanece en el corazon,

como las brasas bajo las cenizas. Siempre permanece. Y si alguno de nosotros cae



en este vicio o en la tentacion de la acedia, que intente mirar en su interior y

custodiar las brasas de la fe: asi es como se sigue adelante.

[1] [ Evagrio Pontico, Los ocho espiritus malvados, 14.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2024/documents/20240214-udienza-generale.html#_ftnref1

Catequesis. Vicios y virtudes. 9. La envidia y la vanagloria.
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy examinaremos dos vicios capitales que encontramos en los grandes catalogos

gue nos ha legado la tradicion espiritual: la envidia y la vanagloria.

Comencemos por la envidia. En la Sagrada Escritura (cfr. Gen 4) se nos presenta
como uno de los vicios mas antiguos: el odio de Cain hacia Abel se desata cuando
se da cuenta de que los sacrificios del hermano agradan a Dios. Cain era el
primogénito de Adan y Eva, se habia llevado la parte mas considerable de la
herencia paterna; sin embargo, es suficiente que Abel, el hermano menor, tenga
éxito en una pequefia iniciativa, para que Cain se torne sombrio. El rostro del
envidioso es siempre triste: mantiene baja la mirada, parece estar constantemente
examinando el suelo, pero en realidad no ve nada, porque su mente esta envuelta
en pensamientos llenos de maldad. La envidia, si no se controla, conduce al odio del

otro. Abel morira a manos de Cain, que no pudo soportar la felicidad de su hermano.

La envidia es un mal estudiado no sélo en el ambito cristiano: ha atraido la atencién
de filésofos y sabios de todas las culturas. En su base hay una relacion de odio y
amor: uno quiere el mal del otro, pero en secreto desea ser como él. El otro es la
manifestacion de lo que nos gustaria ser, y que en realidad no somos. Su suerte nos
parece una injusticia: jseguramente -pensamos- nosotros nos merecemos mucho

mas sus éxitos o su buena suerte!

En la raiz de este vicio esta una falsa idea de Dios: no se acepta que Dios tenga sus
propias "matematicas", distintas de las nuestras. Por ejemplo, en la parabola de
Jesus acerca de los obreros llamados por el amo para ir a la vifa a distintas horas
del dia, los de la primera hora creen que tienen derecho a un salario mas alto que
los que llegaron los ultimos; pero el amo les da a todos la misma paga, y dice: «¢No
tengo derecho a disponer de mis bienes como me parece? ;O es que mi
generosidad va a provocar tu envidia?» (Mt 20,15). Quisiéramos imponer a Dios
nuestra légica egoista, pero la logica de Dios es el amor. Los bienes que El nos da
estan destinados a ser compartidos. Por eso San Pablo exhorta a los cristianos:
«Amense cordialmente unos a otros; que cada cual estime a los otros mas que a si

mismo» (Rm 12,10). jHe aqui el remedio contra la envidia!



Y llegamos al segundo vicio que examinamos hoy: la vanagloria. Esta va de la mano
con el demonio de la envidia, y juntos estos dos vicios son caracteristicos de una
persona que aspira a ser el centro del mundo, libre de explotar todo y a todos, el
objeto de toda alabanza y amor. La vanagloria es una autoestima inflada y sin
fundamentos. El vanaglorioso posee un "yo" dominante: carece de empatia y no se
da cuenta de que hay otras personas en el mundo ademas de él. Sus relaciones son
siempre instrumentales, marcadas por la prepotencia hacia el otro. Su persona, sus
logros, sus éxitos, deben ser mostrados a todo el mundo: es un perpetuo mendigo
de atencidn. Y si a veces no se reconocen sus cualidades, se enfada ferozmente.
Los demas son injustos, no comprenden, no estan a la altura. En sus escritos,
Evagrio Podntico describe el amargo asunto de algun monje afectado por la
vanagloria. Sucede que, tras sus primeros éxitos en la vida espiritual, siente que ya
ha llegado a la meta, y por eso se lanza al mundo para recibir sus alabanzas. Pero
no se apercibe de que solo esta al principio del camino espiritual, y de que lo acecha

una tentacion que pronto le hara caer.

Para curar al vanidoso, los maestros espirituales no sugieren muchos remedios.
Porque, después de todo, el mal de la vanidad tiene su remedio en si mismo: las
alabanzas que el vanidoso esperaba cosechar en el mundo pronto se volveran
contra él. Y jcuantas personas, engafnadas por una falsa imagen de si mismas,

cayeron mas tarde en pecados de los que pronto se avergonzarian!

La instruccion mas hermosa para superar la vanagloria se encuentra en el
testimonio de San Pablo. El Apédstol se enfrentd siempre a un defecto que nunca
pudo superar. Tres veces pidiod al Sefior que le librara de aquel tormento, pero al
final Jesus le respondié: «Te basta mi gracia; mi fuerza se realiza en la debilidad».
Desde ese dia, Pablo fue liberado. Y su conclusion deberia ser también la nuestra:
«Asi que muy a gusto me glorio de mis debilidades, para que resida en mi la fuerza
de Cristo» (2 Cor 12,9).



Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

En nuestro itinerario catequético sobre los vicios y las virtudes, llegamos hoy al
ultimo de los vicios: la soberbia. Los antiguos griegos lo definian con una palabra
que podria traducirse como "esplendor excesivo". En realidad, la soberbia es la
auto-exaltacion, el engreimiento, la vanidad. El término aparece también en esa
serie de vicios que Jesus enumera para explicar que el mal procede siempre del
corazén del hombre (cf. Mc 7,22). El soberbio es aquel que cree ser mucho mas de
lo que es en realidad; aquel que se estremece por ser reconocido como superior a
los demas, siempre quiere ver reconocidos sus propios méritos y desprecia a los

demas considerandolos inferiores.

A partir de esta primera descripcidén, vemos como el vicio de la soberbia esta muy
cerca del de la vanagloria, que presentamos la ultima vez. Pero si la vanagloria es
una enfermedad del yo humano, se trata de una enfermedad infantil en comparacion
con los estragos que puede causar la soberbia. Analizando las locuras del hombre,
los monjes de la antigledad reconocian un cierto orden en la secuencia de los
males: se empieza por los pecados mas groseros, como la gula, y se llega a los
monstruos mas inquietantes. De todos los vicios, la soberbia es la gran reina. No es
casualidad que, en la Divina Comedia, Dante lo situe en el primer circulo del
purgatorio: quien cede a este vicio esta lejos de Dios, y la enmienda de este mal
requiere tiempo y esfuerzo, mas que cualquier otra batalla a la que esté llamado el

cristiano.

En realidad, en este mal se esconde el pecado radical, la absurda pretension de ser
como Dios. El pecado de primeros padres, relatado en el libro del Génesis, es a
todos los efectos un pecado de soberbia. El tentador les dice: «...Dios sabe muy
bien que el dia en que coman de él, se les abriran a ustedes los ojos; entonces
ustedes seran como dioses» (Gen 3,5). Los escritores de espiritualidad estan mas
atentos a describir las repercusiones de la soberbia en la vida de todos los dias, a
ilustrar cdmo arruina las relaciones humanas, a subrayar como este mal envenena

ese sentimiento de fraternidad que, en cambio, deberia unir a los hombres.

He aqui, entonces, la larga lista de sintomas que revelan que una persona ha

sucumbido al vicio de la soberbia. Es un mal con un aspecto fisico evidente: el



hombre orgulloso es altivo, tiene una “dura cerviz”, es decir, tiene el cuello rigido que
no se dobla. Es un hombre que con facilidad juzga despreciativamente: por una
naderia, emite juicios irrevocables sobre los demdas, que le parecen
irremediablemente ineptos e incapaces. En su arrogancia, olvida que Jesus en los
Evangelios nos dio muy pocos preceptos morales, pero en uno de ellos fue
inflexible: no juzgar nunca. Te das cuenta de que estas tratando con una persona
orgullosa cuando, si le haces una pequefa critica constructiva, o un comentario
totalmente inofensivo, reacciona de forma exagerada, como si alguien hubiera
ofendido su majestad: monta en colera, grita, rompe relaciones con los demas de

forma resentida.

Poco se puede hacer con una persona enferma de soberbia. Es imposible hablar
con ella, y mucho menos corregirla, porque en el fondo ya no esta presente a si
misma. Solo hay que tenerle paciencia, porque un dia su edificio se derrumbara. Un
proverbio italiano dice: “La soberbia va a caballo y vuelve a pie". En los Evangelios,
Jesus trata con muchas personas orgullosas, y a menudo fue a desenterrar este
vicio incluso en personas que lo ocultaban muy bien. Pedro alardea al maximo su
fidelidad: "Aunque todos te abandonen, yo no lo haré" (cf. Mt 26,33). Sin embargo,
pronto experimentara que es como los demas, también él temeroso ante la muerte
que no imaginaba que pudiera estar tan cerca. Y asi, el segundo Pedro, el que ya
no levanta el mentoén, sino que llora lagrimas saladas, sera medicado por Jesus y
sera por fin apto para soportar el peso de la Iglesia. Antes ostentaba una presuncion
de la que era mejor no hacer alarde; ahora, en cambio, es un discipulo fiel al que,
como dice una parabola, el amo "hara administrador de todos sus bienes” (Lc
12,44).

La salvacién pasa por la humildad, verdadero remedio para todo acto de soberbia.
En el Magnificat Maria canta a Dios que dispersa con su poder a los soberbios en
los pensamientos enfermos de sus corazones. Es inutil robarle algo a Dios, como
esperan hacer los soberbios, porque al final El quiere regalarnos todo. Por eso el
Apostol Santiago, a su comunidad herida por luchas intestinas originadas en el
orgullo, escribe: «Dios resiste a los soberbios, pero a los humildes les da su gracia"
(St4,6).



Por tanto, queridos hermanos y hermanas, aprovechemos esta Cuaresma para

luchar contra nuestra soberbia.



Catequesis. Vicios y virtudes. 11. El actuar virtuoso
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Después de haber concluido nuestra vision general de la serie sobre los vicios, ha
llegado el momento de volver la mirada a la imagen especular que se opone a la
experiencia del mal. El corazon humano puede complacerse en malas pasiones,
puede prestar atencion a tentaciones nocivas disfrazadas con vestidos seductores,
pero también puede oponerse a todo esto. Por fatigoso que sea, el ser humano esta
hecho para el bien, que le realiza verdaderamente, y también puede practicar este
arte, haciendo que ciertas disposiciones se hagan permanentes en él. La reflexion
sobre esta maravillosa posibilidad nuestra constituye un capitulo clasico de la

filosofia moral: el capitulo de /as virtudes.

Los fildsofos romanos la llamaban virtus, los griegos areté. El término latino subraya
sobre todo que la persona virtuosa es fuerte, valiente, capaz de disciplina y
ascetismo; por tanto, el ejercicio de la virtud es fruto de una larga germinacion que
requiere esfuerzo e incluso sufrimiento. La palabra griega arete, indica algo que
sobresale, algo que resalta, que suscita admiracion. La persona virtuosa es,
entonces, la que no se desnaturaliza deformandose, sino que es fiel a su vocacion,

realiza plenamente su ser.

Nos equivocariamos si pensaramos que los santos son excepciones de la
humanidad: una suerte de estrecho circulo de campeones que viven mas alla de los
limites de nuestra especie. Los santos, en esta perspectiva que acabamos de
introducir sobre las virtudes, son, en cambio, aquellos que llegan a ser plenamente
ellos mismos, que realizan la vocacion propia de todo ser humano. jQué feliz seria
el mundo si la justicia, el respeto, la benevolencia mutua, la amplitud del corazén y
la esperanza fueran la normalidad compartida, y no una rara anomalia! Por eso el
capitulo del actuar virtuoso, en estos tiempos dramaticos nuestros, en los que a
menudo nos encontramos con lo peor de lo humano, deberia ser redescubierto y
practicado por todos. En un mundo deformado, debemos recordar la forma en la que
hemos sido plasmados, la imagen de Dios que esta impresa para siempre en

nosotros.



Pero, ¢como definir el concepto de virtud? El Catecismo de la Iglesia Catdlica nos
ofrece una definicion precisa y concisa: "La virtud es una disposicidén habitual y firme
a hacer el bien" (n. 1803). No es, por tanto, un bien improvisado y algo casual que
cae del cielo de forma episddica. La historia nos dice que incluso los criminales, en
un momento de lucidez, han realizado buenas acciones; ciertamente estas acciones
estan escritas en el "libro de Dios", pero la virtud es otra cosa. Es un bien que nace
de una lenta maduracién de la persona, hasta convertirse en una caracteristica
interior suya. La virtud es un habitus de la libertad. Si somos libres en cada acto, y
cada vez estamos llamados a elegir entre el bien y el mal, la virtud es lo que nos

permite tener un habito hacia la eleccion correcta.

Si la virtud es un don tan hermoso, inmediatamente surge una pregunta: ;como es

posible adquirirla? La respuesta a esta pregunta no es sencilla, sino compleja.

Para el cristiano, el primer auxilio es la gracia de Dios. De hecho, el Espiritu Santo
actua en nosotros, quienes hemos sido bautizados, obrando en nuestra alma para
conducirla a una vida virtuosa. jCuantos cristianos han llegado a la santidad a través
de las lagrimas, al constatar que no podian superar ciertas debilidades! Pero han
experimentado que Dios ha completado esa obra buena que para ellos era sélo un

esbozo. La gracia precede siempre a nuestro compromiso moral.

Ademas, no debemos olvidar nunca la riquisima leccién que nos ha llegado de la
sabiduria de los antiguos, que nos dice que la virtud crece y puede ser cultivada. Y
para que esto ocurra, el primer don del Espiritu que hay que pedir es precisamente
la sabiduria. El ser humano no es territorio libre para la conquista de los placeres, de
las emociones, de los instintos, de las pasiones, sin que pueda hacer nada contra
esas fuerzas a veces cadticas que lo habitan. Un don inestimable que poseemos es
la apertura mental, es la sabiduria que sabe aprender de los errores para dirigir bien
la vida. Luego se necesita la buena voluntad: la capacidad de elegir el bien, de

plasmarnos mediante el ejercicio ascético, rehuyendo los excesos.

Queridos hermanos y hermanas, comencemos asi nuestro viaje a través de las
virtudes, en este universo sereno que resulta desafiante, pero que es decisivo para

nuestra felicidad.



Catequesis. Vicios y virtudes. 12. La prudencia
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

La catequesis de hoy la dedicamos a la virtud de la prudencia. Ella, junto con la
justicia, la fortaleza y la templanza, forma las virtudes llamadas cardinales, que no
son prerrogativa exclusiva de los cristianos, sino que pertenecen al patrimonio de la
sabiduria antigua, en concreto, la de los filésofos griegos. Por eso, uno de los temas
mas interesantes en la obra de encuentro y de inculturacion fue precisamente el de

las virtudes.

En los escritos medievales, la presentacion de las virtudes no es una simple
enumeracion de cualidades positivas del alma. Retomando los autores clasicos a la
luz de la revelacion cristiana, los tedlogos imaginaron el septenario de las virtudes -
las tres teologales y las cuatro cardinales— como una suerte de organismo viviente
en el que cada virtud ocupa un espacio armonico. Hay virtudes esenciales y virtudes
accesorias, como pilares, columnas y capiteles. Quiza nada como la arquitectura de
una catedral medieval puede dar la idea de la armonia que existe en el ser humano

y de su continua tension hacia el bien.

Entonces, comencemos por la prudencia. No es la virtud de la persona temerosa,
siempre titubeante ante la accion que debe emprender. No, esta es una
interpretacion errénea. No es tampoco solamente la cautela. Conceder la primacia a
la prudencia significa que la accidén del ser humano esta en manos de su inteligencia
y de su libertad. La persona prudente es creativa: razona, evalua, trata de
comprender la complejidad de la realidad. Y no se deja llevar por las emociones, la

pereza, las presiones, las ilusiones.

En un mundo dominado por las apariencias, por los pensamientos superficiales, por
la banalidad tanto del bien como del mal, la antigua leccidn de la prudencia merece

ser recuperada.

Santo Tomas, en la estela de Aristoteles, la llamo “recta ratio agibilium”. Es la
capacidad de gobernar las acciones para dirigirlas hacia el bien; por eso recibe el
sobrenombre de “conductor de las virtudes”. Prudente es quien sabe elegir: mientras

permanece en los libros, la vida es siempre facil, pero en medio de los vientos y las



olas de lo cotidiano, la cosa cambia: a menudo nos sentimos inseguros y no
sabemos hacia donde ir. Quien es prudente no elige al azar: ante todo, sabe lo que
quiere; luego, pondera las situaciones, se deja aconsejar y, con amplitud de miras y
libertad interior, elige qué camino tomar. No es que no pueda cometer errores,
después de todo sigue siendo humano; pero evitara grandes “bandazos”.
Desafortunadamente, en todos los ambientes hay quien tiende a liquidar los
problemas con bromas superficiales o a suscitar siempre polémicas. La prudencia,
en cambio, es la cualidad de quienes estan llamados a gobernar. saben que
administrar es dificil, que hay muchos puntos de vista y que es preciso tratar de

armonizarlos, que no se debe hacer el bien de algunos, sino el de todos.

La prudencia ensena también que, como se suele decir, “Lo perfecto es enemigo de
lo bueno”. Demasiado celo, de hecho, en algunas situaciones, puede provocar
desastres: puede arruinar una construccion que hubiera requerido gradualidad;

puede generar conflictos e incomprensiones; puede incluso desatar la violencia.

La persona prudente sabe custodiar la memoria del pasado, no porque tenga miedo
al futuro, sino porque sabe que la tradicion es un patrimonio de sabiduria. La vida
esta hecha de una continua superposicion de cosas antiguas y cosas nuevas, y no
es bueno pensar siempre que el mundo empieza con nosotros, que tenemos que
afrontar los problemas desde cero. La persona prudente también es previsora. Una
vez decidido el objetivo por el que luchar, hay que procurarse todos los medios para

alcanzarlo.

Muchos pasajes del Evangelio nos ayudan a educar la prudencia. Por ejemplo: es
prudente quien edifica su casa sobre la roca, e imprudente el que la construye sobre
la arena. (cfr. Mt 7,24-27). Sabias son las virgenes que llevan consigo el aceite para
sus lamparas, y necias son las que no lo hacen (cfr. Mt 25,1-13). La vida cristiana es
una combinacion de sencillez y astucia. Al preparar a sus discipulos para la mision,
Jesus les recomienda: «Yo los envio como ovejas entre lobos; sean entonces
prudentes como las serpientes y sencillos como las palomas». (Mt 10,16). Es como
si dijera que Dios no soélo quiere que seamos santos, Sino que quiere que seamos
santos inteligentes, porque sin prudencia jequivocarse de camino es cuestion de un

momento!



Catequesis. Vicios y virtudes. La paciencia
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy la audiencia estaba prevista en la Plaza, pero debido a la lluvia se ha
trasladado al interior. Es cierto que estaran un poco apretados, jpero al menos no

estaremos mojados! Gracias por su paciencia.

El domingo pasado escuchamos el relato de la Pasién del Sefior. A los sufrimientos
que padece, Jesus responde con una virtud que, aunque no se contemple entre las
tradicionales, es muy importante: la paciencia. Esta se refiere a soportar lo que se
padece: no es casualidad que paciencia tenga la misma raiz que pasion. Y
precisamente en la Pasion se manifiesta la paciencia de Cristo, que con docilidad y
mansedumbre acepta ser abofeteado y condenado injustamente; ante Pilato no
recrimina; soporta los insultos, los salivazos y la flagelacion a manos de los
soldados; carga con el peso de la cruz; perdona a quienes lo clavan al madero; y en
la cruz no responde a las provocaciones, sino que ofrece misericordia. Esta es la
paciencia de Jesus. Todo esto nos dice que la paciencia de Jesus no consiste en

una resistencia estoica al sufrimiento, sino que es fruto de un amor mas grande.

El apéstol Pablo, en el llamado "Himno a la caridad" (cf. 17 Co 13,4-7), une
estrechamente amor y paciencia. En efecto, al describir la primera cualidad de la
caridad, utiliza una palabra que se traduce por "magnanima" o "paciente". La
caridad es magnanima, es paciente. Ella expresa un concepto sorprendente, que
reaparece a menudo en la Biblia: Dios, ante nuestra infidelidad, se muestra "lento a
la célera" (cfr. Ex 34,6; cfr. Nm 14,18): en lugar de desatar su colera ante el mal y el
pecado del hombre, se revela mas grande, dispuesto cada vez a recomenzar con
infinita paciencia. Este es para Pablo el primer rasgo del amor de Dios, que ante el
pecado propone el perdon. Pero no sélo eso: es el primer rasgo de todo gran amor,
que sabe responder al mal con el bien, que no se encierra en la rabia y el
desaliento, sino que persevera y se relanza. La paciencia que recomienza. Asi que,
en la raiz de la paciencia esta el amor, como dice San Agustin: «El justo es tanto
mas fuerte para tolerar cualquier aspereza cuanto mayor es, en él, el amor de Dios»
(De patientia, XVII).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2024/3/24/palme.html

Se podria decir entonces que no hay mejor testimonio del amor de Cristo que
encontrarse con un cristiano paciente. jPensemos también en cuantas madres y
padres, trabajadores, médicos y enfermeras, enfermos, cada dia, en secreto,
embellecen el mundo con santa paciencial Como dice la Escritura, «la paciencia es
mejor que la fuerza de un héroe" (Pr 16,32). Sin embargo, debemos ser honestos: a
menudo carecemos de paciencia. En lo cotidiano somos impacientes, todos.
Necesitamos la paciencia como la "vitamina esencial" para salir adelante, pero
instintivamente nos impacientamos y respondemos al mal con el mal: es dificil
mantener la calma, controlar nuestros instintos, refrenar las malas respuestas,
aplacar las peleas y los conflictos en la familia, en el trabajo, en la comunidad

cristiana. Inmediatamente viene la respuesta, no somos capaces de ser pacientes.

Recordemos, sin embargo, que la paciencia no es solo una necesidad, sino una
llamada: si Cristo es paciente, el cristiano esta llamado a ser paciente. Y esto exige
ir a contracorriente respecto a la mentalidad generalizada de hoy, en la que dominan
la prisa y el "todo ahora"; en la que, en lugar de esperar a que las situaciones
maduren, se se fuerza a las personas, esperando que cambien al instante. No
olvidemos que la prisa y la impaciencia son enemigas de la vida espiritual. ¢ Por
que? Dios es amor, y quien ama no se cansa, no se irrita, no da ultimatums, sino
que sabe esperar. Pensemos en la historia del Padre misericordioso, que espera a
su hijo que se ha ido de casa: sufre con paciencia, impaciente solamente de
abrazarlo apenas lo ve volver (cf. Lc 15, 21); o en la parabola del trigo y la cizafa,
con el Senor que no tiene prisa en erradicar el mal antes de tiempo, para que nada

se pierda (cf. Mt 13, 29-30). La paciencia nos lo salva todo.

Pero, hermanos y hermanas, jcomo se hace para acrecentar la paciencia? Al ser,
como ensefa san Pablo, un fruto del Espiritu Santo (cfr. Ga 5, 22), hay que
pedirsela al Espiritu de Cristo. El nos da la fuerza mansa de la paciencia — la
paciencia es una fuerza mansa-, porque "es propio de la virtud cristiana no sélo
hacer el bien, sino también saber soportar los males" (San Agustin, Discursos, 46,
13). Especialmente en estos dias, nos hara bien contemplar al Crucificado para
asimilar su paciencia. Un buen ejercicio es también llevarle las personas mas
molestas, pidiéndole la gracia de poner en practica con ellas esa obra de

misericordia tan conocida como desatendida: soportar pacientemente a las



personas molestas. Y no es facil. Pensemos si hacemos esto: soportar con
paciencia a las personas molestas. Se empieza por pedir que podamos mirarlas con
compasién, con la mirada de Dios, sabiendo distinguir sus rostros de sus defectos.
Tenemos la costumbre de clasificar a las personas por los errores que cometen. No,
esto no es bueno. jBusquemos a las personas por su rostro, por su corazén y no por

sus errores!

Por ultimo, para cultivar la paciencia, virtud que da aliento a la vida, conviene
ampliar la mirada. Por ejemplo, no hay que limitar el mundo a nuestros problemas;
la Imitaciéon de Cristo nos invita: «Es preciso, por tanto, que te acuerdes de los
sufrimientos mas graves de los demas, para que aprendas a soportar los tuyos,
pequefios». Recuerda también que «no hay cosa, por pequefa que sea, que se
soporte por amor de Dios, que pase sin recompensa delante de Dios» (lll, 19). Y,
ademas, cuando nos sentimos prisioneros en la prueba, como nos ensefa Job, es
bueno abrirnos con esperanza a la novedad de Dios, en la firme confianza de que El
no deja defraudadas nuestras expectativas. La paciencia es saber soportar los

males.

Y hoy aqui, en esta audiencia, hay dos personas, dos padres: uno israeli y uno
arabe. Ambos han perdido a sus hijas en esta guerra y ambos son amigos. No miran
la enemistad de la guerra, sino la amistad de dos hombres que se quieren y que han
pasado por la misma crucifixién. Pensemos en este testimonio tan hermoso de estas
dos personas que sufrieron en sus hijas la guerra en Tierra Santa. jQueridos

hermanos, gracias por su testimonio!



Catequesis. Vicios y virtudes. 13. La justicia
Queridos hermanos y hermanas, jFeliz Pascua, buenos dias!

Llegamos hoy a la segunda de las virtudes cardinales: vamos a hablar de la justicia.
Es la virtud social por excelencia. ElI Catecismo de la Iglesia Catdlica la define asi:
«La virtud moral che consiste en la constante y firme voluntad de dar a Dios y al
préjimo lo que les es debido» (n. 1807). Esta es la justicia. A menudo, cuando se
nombra la justicia, se cita también el lema que la representa: “unicuique suum”, o
sea, “a cada uno lo suyo”. Es la virtud del derecho, que trata de regular las

relaciones entre las personas con equidad.

Esta representada alegéricamente por la balanza, porque su objetivo es "igualar las
cuentas" entre los hombres, sobre todo cuando corren el riesgo de verse
distorsionadas por algun desequilibrio. Su finalidad es que en una sociedad cada
uno sea tratado segun su dignidad. Pero los antiguos maestros ya ensefiaban que
esto requiere también otras actitudes virtuosas, como la benevolencia, el respeto, la
gratitud, la afabilidad, la honestidad: virtudes que contribuyen a la buena
convivencia entre las personas. La justicia es una virtud para una buena convivencia

entre las personas.

Todos comprendemos que la justicia es fundamental para la convivencia pacifica en
la sociedad: un mundo sin leyes que respeten los derechos seria un mundo en el
que es imposible vivir, se pareceria a una jungla. Sin justicia no hay paz. Sin justicia
no hay paz. De hecho, si no se respeta la justicia, se generan conflictos. Sin justicia,

se ratifica la ley del fuerte sobre los débiles, y eso no es justo.

Pero la justicia es una virtud que actua tanto en lo grande como en lo pequefio: no
s6lo concierne a las salas de los tribunales, sino también a la ética que caracteriza
nuestra vida cotidiana. Establece relaciones sinceras con los demas: cumple el

I'” 1]

precepto del Evangelio segun el cual el hablar cristiano debe ser: «“Si, si”, “No, no”;
Todo lo que se dice de mas, procede del Maligno.» (Mt 5,37). Las medias verdades,
los discursos sutiles que buscan engafar al préjimo, las reticencias que ocultan las
verdaderas intenciones, no son actitudes acordes con la justicia. La persona justa es
recta, sencilla y directa, no usa mascaras, se presenta tal como es, dice la verdad.

En sus labios se encuentra a menudo la palabra "gracias": sabe que, por mas que



nos esforcemos para ser generosos, estamos siempre en deuda con nuestro

préjimo. Si amamos es también porque hemos sido amados primero.

En la tradicion se pueden encontrar innumerables descripciones de la persona justa.
Veamos algunas de ellas. La persona justa venera las leyes y las respeta, sabiendo
que son una barrera que protege a los indefensos de la arrogancia de los
poderosos. La persona justa no solo se preocupa por su bienestar individual, sino
que quiere el bien de toda la sociedad. Por eso, no cede a la tentacién de pensar
s6lo en si mismo y de ocuparse de sus propios asuntos, por legitimos que sean,
como si fueran lo Unico que existe en el mundo. La virtud de la justicia evidencia -y
pone la exigencia en el corazén- que no puede haber verdadero bien para mi si no

hay también el bien de todos.

Por eso, la persona justa vigila su propio comportamiento para que no perjudique a
los demas: si comete un error, pide perddon. La persona justa siempre pide
disculpas. En algunas situaciones es capaz de sacrificar un bien personal para
ponerlo a disposicion de la comunidad. Desea una sociedad ordenada, en la que
sean las personas las que den lustre a los cargos, y no los cargos los que den lustre
a las personas. Aborrece el favoritismo y no comercia con favores. Ama la

responsabilidad y es ejemplar viviendo y promoviendo la legalidad.

Ademas, el justo rehuye comportamientos nocivos como la calumnia, el falso
testimonio, el fraude, la usura, la burla, la deshonestidad. El justo mantiene la
palabra dada, devuelve lo que ha recibido prestado, reconoce un salario justo a los
trabajadores: la persona que no reconoce el justo salario a los trabajadores, no es

justa, es injusta.

Nadie sabe si en nuestro mundo las personas justas son numerosas o escasas
como perlas preciosas. Sin embargo, son personas que atraen gracia y bendiciones
tanto sobre si mismas como sobre el mundo en el que viven. Los justos no son
moralistas que se erigen en censores, sino personas rectas que "tienen hambre y
sed de justicia" (Mt 5,6), sofiadores que custodian en su corazon el deseo de una
fraternidad universal. Y de este suefio, especialmente hoy en dia, todos tenemos
una gran necesidad. Necesitamos ser hombres y mujeres justos, y esto nos hara

felices.



Catequesis. Vicios y virtudes. 14. La fortaleza
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

La catequesis de hoy esta dedicada a la tercera de las virtudes cardinales, o sea, /la
fortaleza. Empecemos por la descripcion que hace el Catecismo de la Iglesia
Catolica: «La fortaleza es la virtud moral que, en las dificultades, asegura la firmeza
y la constancia en la busqueda del bien. Reafirma la decision de resistir a las
tentaciones y de superar los obstaculos en la vida moral. La virtud de la fortaleza
hace capaz de vencer el temor, incluso a la muerte, y de hacer frente a las pruebas
y a las persecuciones.» (n. 1808). Esto dice el Catecismo de la Iglesia Catdlica

sobre la virtud de la fortaleza.

He aqui, por tanto, la mas “combativa” de las virtudes. La primera de las virtudes
cardinales, la prudencia, se asocia sobre todo a la razén del ser humano; y la
justicia reside en la voluntad; en cambio, esta tercera virtud, la fortaleza, ha sido a
menudo asociada por los autores escolasticos a lo que los antiguos llamaban
“apetito irascible”. El pensamiento de los antiguos no imaginé un ser humano sin
pasiones: seria una piedra. Y las pasiones en si no son necesariamente el residuo
de un pecado; pero deben ser educadas, deben ser dirigidas, deben ser purificadas
con el agua del Bautismo, o, mejor, con el fuego del Espiritu Santo. Un cristiano sin
valentia, que no doblega sus propias fuerzas al bien, que no molesta a nadie, es un
cristiano inutil. jPensemos en esto! Jesus no es un Dios diafano y aséptico, que no
conoce las emociones humanas. Todo lo contrario. Ante la muerte de su amigo
Lazaro, rompe a llorar; y en algunas de sus expresiones resplandece su espiritu
apasionado, como cuando dice: «Yo he venido a traer fuego sobre la tierra, jy como
desearia que ya estuviera ardiendo!» (Lc 12,49); y frente al comercio en el templo

reacciono con fuerza (cfr. Mt 21,12-13). Jesus tenia pasion.

Pero busquemos ahora una descripcidn existencial de esta virtud tan importante que
nos ayuda a dar fruto en la vida. Los antiguos -tanto los fildsofos griegos como los
tedlogos cristianos- reconocian en la virtud de la fortaleza un doble desarrollo, uno

pasivo y otro activo.

El primero se dirige hacia el interior de nosotros mismos. Hay enemigos internos a

los que tenemos que vencer, que responden al nombre de ansiedad, angustia,



miedo, culpa: son todas fuerzas que se agitan en lo mas intimo de nosotros mismos
y que en alguna situacion nos paralizan. jCuantos luchadores sucumben incluso
antes de comenzar el desafio! Porque no son conscientes de estos enemigos
internos. La fortaleza es ante todo una victoria contra nosotros mismos. La mayoria
de los miedos que surgen en nuestro interior son irreales, no se hacen realidad en
absoluto. Mejor entonces invocar al Espiritu Santo y afrontarlo todo con paciente
fortaleza: un problema detras de otro, segun nuestras posibilidades, jpero no solos!
El Sefior esta con nosotros si confiamos en El y buscamos sinceramente el bien.
Entonces, en cada situacidon, podemos contar con la Providencia de Dios, que sera

nuestro escudo y nuestra armadura.

Y luego estd el segundo movimiento de la virtud de la fortaleza, esta vez de
naturaleza mas activa. Ademas de las pruebas internas, hay enemigos externos,
que son las pruebas de la vida, las persecuciones, las dificultades que no nos
esperabamos y que nos sorprenden. En efecto, podemos intentar prever lo que nos
sucedera, pero en gran medida la realidad se compone de acontecimientos
imponderables, y en este mar a veces nuestra barca es sacudida por las olas. La
fortaleza entonces nos hace marineros que resisten, que no se asustan ni se

desaniman.

La fortaleza es una virtud fundamental porque toma en serio el desafio del mal en el
mundo. Algunos fingen que no existe, que todo esta bien, que la voluntad humana a
veces no es ciega, que en la historia no luchan fuerzas oscuras portadoras de
muerte. Pero basta ojear un libro de historia, o, por desgracia, incluso los periédicos,
para descubrir los horrores de los que somos en parte victimas y en parte
protagonistas: guerras, violencia, esclavitud, opresion de los pobres, heridas que
nunca han cicatrizado y que aun sangran. La virtud de la fortaleza nos hace
reaccionar y gritar “no”, un rotundo “no” a todo esto. En nuestro comodo Occidente,
que ha “aguado” un poco todo, que ha convertido el camino de la perfeccion en un
simple desarrollo organico, que no necesita luchar porque todo le parece igual,
sentimos a veces una sana nostalgia de los profetas. Pero las personas incoOmodas
y visionarias son muy raras. Necesitamos que alguien nos levante del “blando lugar”

en el que nos hemos acomodado y nos haga repetir con decision nuestro “no” al mal



y a todo lo que conduce a la indiferencia. "No" al mal y "no" a la indiferencia; "si" al

camino, al camino que nos hace progresar, y para ello debemos luchar.

Redescubramos, entonces, en el Evangelio la fortaleza de Jesus, y aprendamosla

del testimonio de los santos y de las santas. jGracias!



Catequesis. Vicios y virtudes. 15. La templanza
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy hablaré de la cuarta y ultima virtud cardenal: la templanza. Esta virtud comparte
con las otras tres una historia que se remonta muy atras en el tiempo y no
pertenece solo a los cristianos. Para los griegos, la practica de las virtudes tenia
como meta la felicidad. El filosofo Aristételes escribié su tratado mas importante
sobre ética para su hijo Nicbmaco, con el fin de instruirlo en el arte de vivir. ;Por qué
todos buscamos la felicidad y, sin embargo, tan pocos la alcanzan? Esta es la
pregunta. Para responderla, Aristételes aborda el tema de las virtudes, entre las que
ocupa un lugar de relieve la enkrateia, es decir, la templanza. El término griego
significa literalmente “poder sobre si mismo”. La templanza es un poder sobre si
mismo. Esta virtud es, por lo tanto, la capacidad de autodominio, el arte de no
dejarse arrollar por las pasiones rebeldes, de poner orden en lo que Manzoni llama

"el revoltijo del corazén humano®.

El Catecismo de la Iglesia Catdlica nos dice que «la templanza es la virtud moral
que modera la atraccion de los placeres y procura el equilibrio en el uso de los
bienes creados». «Ella — continua el Catecismo — asegura el dominio de la voluntad
sobre los instintos y mantiene los deseos en los limites de la honestidad. La persona
moderada orienta hacia el bien sus apetitos sensibles, guarda una sana discrecion y

no se deja arrastrar para seguir la pasién de su corazén» (n. 1809).

Entonces, la templanza, como dice la palabra italiana, es la virtud de la justa
medida. En cada situacion, se porta con sabiduria, porque las personas que actuan
movidas por el impetu o la exuberancia son, en ultima instancia, poco fiables. Las
personas sin templanza son siempre poco fiables. En un mundo en el que tanta
gente se jacta de decir lo que piensa, la persona templada prefiere, en cambio,
pensar lo que dice. ¢ Entienden la diferencia? No digo lo que se me ocurre, asi sin
mas; no: pienso lo que tengo que decir. Asimismo, quien practica la templanza no
hace promesas vacias, sino que asume compromisos en la medida en que puede

cumplirlos.

También en los placeres, la persona templada actua juiciosamente. El libre curso

dado a los impulsos vy la total licencia concedida a los placeres acaban volviéndose



contra nosotros mismos, sumiéndonos en un estado de aburrimiento. jCuantas
personas que han querido probarlo todo vorazmente se han encontrado con que
han perdido el gusto por todo! Mejor entonces buscar la justa medida: por ejemplo,
para apreciar un buen vino, es mejor saborearlo a pequefos sorbos que tragarselo

todo de golpe. Todos sabemos esto.

La persona templada sabe pesar y dosificar bien las palabras. Piensa en lo que
dice. No permite que un momento de ira arruine relaciones y amistades que luego
s6lo pueden reconstruirse con gran esfuerzo. Especialmente en la vida familiar,
donde las inhibiciones son menores, todos corremos el riesgo de no mantener bajo
control las tensiones, las irritaciones, la ira. Hay un momento para hablar y otro para
callar, pero ambos requieren la justa medida. Y esto se aplica a muchas cosas,

como por ejemplo el estar con otros y el estar solos.

Aunque la persona templada sabe controlar su irascibilidad, esto no significa que se
la vea perennemente con un rostro pacifico y sonriente. De hecho, a veces es
necesario indignarse, pero siempre de la manera correcta. Estas son las palabras: la
justa medida, la manera correcta. Una palabra de reproche a veces es mas
saludable que un silencio agrio y rencoroso. La persona templada sabe que no hay
nada mas incomodo que corregir a otro, pero también sabe que es necesario: de lo
contrario se estaria dando rienda suelta al mal. En ciertos casos, la persona
templada consigue mantener unidos los extremos: afirma principios absolutos,
reivindica valores innegociables, pero también sabe comprender a las personas y

mostrar empatia por ellas. Muestra empatia.

El don de la persona templada es, por tanto, el equilibrio, una cualidad tan valiosa
como rara. De hecho, en nuestro mundo todo empuja al exceso. En cambio, la
templanza se lleva bien con actitudes evangélicas como la pequefiez, la discrecién,
el escondimiento, la mansedumbre. Quien es templado aprecia la estima de los
demas, pero no hace de ella el unico criterio de cada accion y de cada palabra. Es
sensible, sabe llorar y no se averglenza de ello, pero no llora sobre si mismo.
Derrotado, se levanta; victorioso, es capaz de volver a su antigua vida escondida.
No busca el aplauso, pero sabe que necesita de los demas.Hermanos y hermanas,
no es cierto que la templanza nos vuelva grises y sin alegria. Al contrario, hace que

uno disfrute mejor de los bienes de la vida: estar juntos en la mesa, la ternura de



ciertas amistades, la confianza con las personas sabias, el asombro ante la belleza
de la creacién. La felicidad con templanza es alegria que florece en el corazon de
quien reconoce Yy valora lo que mas importa en la vida. Recemos al Sefior para que
nos dé este don: el don de la madurez, de la madurez de la edad, de la madurez

afectiva, de la madurez social. El don de la templanza.



Catequesis. Vicios y virtudes. 16. La vida de gracia segun el Espiritu
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

En las ultimas semanas hemos reflexionado sobre las virtudes cardinales:
prudencia, justicia, fortaleza y templanza. Estas son las cuatro virtudes cardinales.
Como hemos subrayado varias veces, estas cuatro virtudes pertenecen a una
sabiduria muy antigua, anterior incluso al cristianismo. La honestidad ya se
predicaba antes de Cristo como deber civico; la sabiduria, como norma de
actuacion; la valentia, como ingrediente fundamental de una vida que tiende al bien;
y la moderacion, como medida necesaria para no dejarse arrollar por los excesos.
Este patrimonio de la humanidad tan antiguo no ha sido sustituido por el

cristianismo, sino mas bien enfocado, potenciado, purificado e integrado en la fe.

Existe, entonces, en el corazon de cada hombre y de cada mujer, la capacidad de
buscar el bien. El Espiritu Santo se nos da para que quien lo recibe pueda distinguir
claramente el bien del mal, tenga la fuerza de adherirse al bien rehuyendo el mal y,

al hacerlo, alcance la plena realizacién de si mismo.

Pero en el camino que todos recorremos hacia la plenitud de la vida, que pertenece
al destino de cada persona -el destino de toda persona es la plenitud, estar llena de
vida-, el cristiano goza de una asistencia especial del Espiritu Santo, el Espiritu de
Jesus. Esta se concreta en el don de otras tres virtudes netamente cristianas, que a
menudo se mencionan juntas en los escritos del Nuevo Testamento. Estas actitudes
fundamentales que caracterizan la vida del cristiano son tres virtudes que diremos
ahora juntos: la fe, la esperanza y la caridad. Digamoslo juntos: [juntos] la fe, la
esperanza... no oigo nada, jmas fuerte! [juntos] La fe, la esperanza y la caridad. jLo

han hecho muy bien!

Los escritores cristianos las llamaron muy pronto virtudes "teologales", dado que se
reciben y se viven en relaciéon con Dios, para diferenciarlas de las otras llamadas
"cardinales", que constituyen el "quicio" de una vida buena. Estas tres se reciben en
el bautismo y vienen del Espiritu Santo. Las unas y las otras -las teologales y las
cardinales- reunidas en diferentes reflexiones sistematicas, han compuesto asi un
maravilloso septenario, que a menudo se contrapone a la lista de los siete pecados

capitales. El Catecismo de la Iglesia Catdlica define la accién de las virtudes


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

teologales asi: «Las virtudes teologales fundan, animan y caracterizan el obrar
moral del cristiano. Informan y vivifican todas las virtudes morales. Son infundidas
por Dios en el alma de los fieles para hacerlos capaces de obrar como hijos suyos y
merecer la vida eterna. Son la garantia de la presencia y la accidon del Espiritu Santo

en las facultades del ser humano» (n. 1813).

El riesgo de las virtudes cardinales es generar hombres y mujeres heroicos en el
hacer el bien, pero que actuan solos, aislados; en cambio, el gran don de las
virtudes teologales es la existencia vivida en el Espiritu Santo. EIl cristiano nunca
esta solo. Hace el bien no por un esfuerzo titanico de compromiso personal, sino
porque, como humilde discipulo, camina detras del Maestro Jesus. El va delante en
el camino. El cristiano posee las virtudes teologales, que son el gran antidoto contra
la autosuficiencia. jCuantas veces ciertos hombres y mujeres moralmente
irreprochables corren el riesgo de volverse presuntuosos y arrogantes a los ojos de
quienes los conocen! Es un peligro del que nos avisa el Evangelio, en el que Jesus
recomienda a los discipulos: « También ustedes, cuando hayan hecho todo lo que se
les ha mandado, digan: "Somos siervos inutiles. Hemos hecho lo que debiamos"»
(Lc 17,10). La soberbia es un veneno, es un veneno poderoso: basta una gota para
echar a perder toda una vida marcada por el bien. Una persona puede haber
realizado innumerables obras buenas, puede haber recibido elogios y alabanzas,
pero si ha hecho todo esto sélo para si misma, para exaltarse a si misma, ¢puede

considerarse una persona virtuosa? jNo!

El bien no es soélo un fin, sino también un camino. El bien requiere mucha
discrecion, mucha amabilidad. Sobre todo, el bien necesita despojarse de esa
presencia a veces demasiado dominante que es nuestro “yo”. Cuando nuestro “yo”
esta en el centro de todo, se estropea todo. Si cada accion que realizamos en la
vida la realizamos solo para nosotros mismos, ¢jes realmente tan importante esta

motivacion? El pobre “yo” se apropia de todo y asi nace la soberbia.

Para corregir todas estas situaciones que a veces se vuelven dolorosas, las virtudes
teologales son de gran ayuda. Lo son especialmente en los momentos de caida,
porque incluso quienes tienen buenos propositos morales caen a veces. En la vida
todos caemos, porque todos somos pecadores. Incluso quienes practican la virtud

cada dia a veces se equivocan -todos nos equivocamos en la vida-: la inteligencia



no siempre es lucida, la voluntad no siempre es firme, las pasiones no siempre se
gobiernan, la valentia no siempre vence el miedo. Pero si abrimos nuestro corazén
al Espiritu Santo, el Maestro interior, El reaviva en nosotros las virtudes teologales.
Asi, cuando perdemos la confianza, Dios aumenta nuestra fe; cuando nos
desalentamos, despierta en nosotros la esperanza; y cuando nuestro corazén se

enfria, El lo enciende con el fuego de su amor.



Catequesis. Vicios y virtudes. 17. La fe
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy quisiera hablarles de la virtud de la fe. Como la caridad y la esperanza, esta
virtud se llama "teologal". Las virtudes teologales son tres: fe, esperanza y caridad.
¢ Por qué son teologales? porque so6lo podemos vivirlas gracias al don de Dios. Las
tres virtudes teologales son los grandes dones que Dios hace a nuestra capacidad
moral. Sin ellas, podriamos ser prudentes, justos, fuertes y templados, pero no
tendriamos ojos que ven incluso en la oscuridad, no tendriamos un corazén que
ama incluso cuando no es amado, no tendriamos una esperanza que osa contra

toda esperanza.

¢ Qué es la fe? El Catecismo de la Iglesia Catdlica, nos explica que la fe es el acto
por el cual el ser humano se entrega libremente a Dios (n. 1814). En esta fe,
Abraham fue nuestro gran padre. Cuando acept6 dejar la tierra de sus antepasados
para dirigirse a la tierra que Dios le mostraria, probablemente se le juzgo loco: ¢ por
qué dejar lo conocido por lo desconocido, lo seguro por lo incierto? Pero, ¢ por qué
hacerlo? ;Esta loco? Pero Abraham se pone en camino, como si viera lo invisible.
Esto es lo que la Biblia dice de Abraham: "Se puso en camino como si viera lo
invisible". Esto es hermoso. Y seguira siendo lo invisible lo que le hace subir al
monte con su hijo Isaac, el unico hijo de la promesa, que sélo en el ultimo momento
se librara del sacrificio. Con esta fe, Abraham se convierte en el padre de una larga

estirpe de hijos. La fe le hizo fecundo.

Hombre de fe fue también Moisés, que, aceptando la voz de Dios incluso cuando
mas de una duda podia asaltarlo, permanecié firme confiando en el Sefior, e incluso

defendid al pueblo que tantas veces carecia de fe.

Mujer de fe sera la Virgen Maria, quien, al recibir el anuncio del Angel, que muchos
habrian desechado por demasiado exigente y arriesgado, responde: "He aqui la
esclava del Sefor: hagase en mi segun tu palabra" (Lc 1,38). Y con el corazon lleno
de fe, con el corazon lleno de confianza en Dios, Maria emprende un camino del

gue no conoce ni la ruta ni los peligros.


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

La fe es la virtud que hace al cristiano. Porque ser cristiano no es ante todo aceptar
una cultura, con los valores que la acompanan, sino que ser cristiano es acoger y
custodiar un vinculo, un vinculo con Dios: Dios y yo; mi persona y el rostro amable

de Jesus. Este vinculo es lo que nos hace cristianos.

A propésito de la fe, me viene a la mente un episodio del Evangelio. Los discipulos
de Jesus estan cruzando el lago y se ven sorprendidos por una tormenta. Creen que
podran salir adelante con la fuerza de sus brazos, con los recursos de su
experiencia, pero la barca comienza a llenarse de agua y les entra el panico (cfr. Mc
4,35-41). No se dan cuenta de que tienen ante sus ojos la solucion: Jesus esta alli
con ellos, en la barca, en medio de la tormenta, y Jesus duerme, dice el Evangelio.
Cuando por fin lo despiertan, asustados e incluso enfadados porque creen que El
les deja morir, Jesus les reprende: " Por qué tienen miedo? ¢, Todavia no tienen fe?"
(Mc 4,40).

He aqui, pues, el gran enemigo de la fe: no es la inteligencia, no es la razén, como
por desgracia algunos siguen repitiendo obsesivamente, sino que el gran enemigo
de la fe es el miedo. Por eso, la fe es el primer don que hay que acoger en la vida
cristiana: un don que es preciso acoger y pedir cada dia, para que se renueve en
nosotros. Aparentemente es un don pequenfo, pero es el esencial. Cuando nuestros
padres nos llevaron a la pila bautismal, anunciaron el nombre que habian elegido
para nosotros, - esto sucedid en nuestro bautismo -: y luego el sacerdote les
pregunté: ";Qué le piden a la Iglesia de Dios?". Y nuestros padres respondieron:

"iLa fe, el bautismo!".

Para un padre cristiano, consciente de la gracia que se le ha concedido, es ése el
don que debe pedir también para su hijo: la fe. Con ella, un padre sabe que, incluso
en medio de las pruebas de la vida, su hijo no se ahogara en el miedo. He aqui el
enemigo es el miedo. El sabe también que, cuando deje de tener un padre en esta
tierra, seguira teniendo a Dios Padre en el cielo, que nunca le abandonara. Nuestro

amor es fragil, y solo el amor de Dios vence la muerte.

Por supuesto, como dice el Apéstol, la fe no es de todos (cfr. 2 Ts 3,2), e incluso
nosotros, que somos creyentes, a menudo nos damos cuenta de que solo tenemos

una pequefa reserva. Jesus podria reprendernos con frecuencia, como a sus



discipulos, por ser "hombres de poca fe". Pero es el don mas feliz, la Unica virtud
que nos esta permitido envidiar. Porque quien tiene fe esta habitado por una fuerza
que no es sblo humana; en efecto, la fe "suscita" en nosotros la gracia y abre la
mente al misterio de Dios. Como dijo una vez Jesus: «Si tuvieran un poco de fe
como un granito de mostaza, podrian decir a esa morera:" Arrancate y plantate en el
mar", y les obedeceria.» (Lc 17, 6). Por eso también nosotros, como los discipulos,
repetimos: Senor, jaumenta nuestra fe! (cfr. Lc 17,5) jEs una hermosa oracion! ¢ La
decimos todos juntos? "Sefior, aumenta nuestra fe". La decimos juntos: [todos]
"Sefior, aumenta nuestra fe". Demasiado débil, un poco mas alto: [todos] "jSenor,

aumenta nuestra fel!". Gracias.



Catequesis. Vicios y virtudes. 18. La esperanza
Queridos hermanos y hermanas,

En la dltima catequesis empezamos a reflexionar sobre las virtudes teologales. Son
tres: la fe, la esperanza y la caridad. La vez pasada reflexionamos sobre la fe, hoy

es el turno de la esperanza.

«La esperanza es la virtud teologal por la que aspiramos al Reino de los cielos y a la
vida eterna como felicidad nuestra, poniendo nuestra confianza en las promesas de
Cristo y apoyandonos no en nuestras fuerzas, sino en los auxilios de la gracia del
Espiritu Santo» (Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1817). Estas palabras nos
confirman que la esperanza es la respuesta que se ofrece a nuestro corazén cuando
surge en nosotros la pregunta absoluta: «;Qué sera de mi? ;Cual es la meta del

viaje? 4, Cual es el destino del mundo?».

Todos nos damos cuenta de que una respuesta negativa a estas preguntas produce
tristeza. Si el viaje de la vida no tiene sentido, si no hay nada ni al principio ni al
final, entonces nos preguntamos por qué tenemos que caminar: de ahi surge la
desesperacion humana, la sensacion de la inutilidad de todo. Y muchos podrian
rebelarse: me he esforzado por ser virtuoso, por ser prudente, justo, fuerte,
templado. También he sido un hombre o una mujer de fe.... { De qué ha servido mi
lucha si todo se acaba aqui? Si falta la esperanza, todas las demas virtudes corren
el riesgo de desmoronarse y acabar en cenizas. Si no hubiera un mafana fiable, un
horizonte luminoso, solamente podriamos concluir que la virtud es un esfuerzo inutil.
«Solo cuando el futuro es cierto como realidad positiva, se hace llevadero también el

presente.», decia Benedicto XVI, (Carta enciclica Spe salvi, 2).

El cristiano tiene esperanza no por mérito propio. Si cree en el futuro, es porque
Cristo murid, resucité y nos dio su Espiritu. «Se nos ofrece la salvacion en el sentido
de que se nos ha dado la esperanza, una esperanza fiable, gracias a la cual
podemos afrontar nuestro presente» (ibid., 1). En este sentido, una vez mas,
decimos que la esperanza es una virtud teologal: no emana de nosotros, no es una
obstinacion de la que queremos convencernos, sino que es un don que viene

directamente de Dios.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2024/documents/20240501-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2024/documents/20240501-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html

A muchos cristianos dubitativos, que no habian renacido del todo a la esperanza, el
apostol Pablo les presenta la nueva légica de la experiencia cristiana: «Si Cristo no
resucitd, vana es la fe de ustedes y ustedes siguen en sus pecados. Por tanto,
también los que durmieron en Cristo perecieron. Si solamente para esta vida
tenemos puesta nuestra esperanza en Cristo, jsomos los mas dignos de compasién
de todos los hombres!» (1 Cor 15,17-19). Es como si dijera: si crees en la
resurreccion de Cristo, entonces sabes con certeza que no hay derrota ni muerte
para siempre. Pero si no crees en la resurreccion de Cristo, entonces todo se vuelve

vacio, incluso la predicacion de los Apdstoles.

La esperanza es una virtud contra la que pecamos a menudo: en nuestras
nostalgias malas, en nuestras melancolias, cuando pensamos que las felicidades
pasadas estan enterradas para siempre. Pecamos contra la esperanza cuando nos
abatimos ante nuestros pecados, olvidando que Dios es misericordioso y mas
grande que nuestros corazones. No lo olvidemos, hermanos y hermanas: Dios
perdona todo, Dios perdona siempre. Somos nosotros los que nos cansamos de
pedir perdén. Pero no olvidemos esta verdad: Dios lo perdona todo, Dios perdona
siempre. Pecamos contra la esperanza cuando nos abatimos ante nuestros
pecados; pecamos contra la esperanza cuando en nosotros el otofio anula la
primavera; cuando el amor de Dios deja de ser para nosotros un fuego eterno y nos

falta la valentia de tomar decisiones que nos comprometen para toda la vida.

iEl mundo de hoy tiene tanta necesidad de esta virtud cristiana! EI mundo necesita
esperanza, como también necesita tanto la paciencia, virtud que camina de la mano
de la esperanza. Los seres humanos pacientes son tejedores de bien. Desean
obstinadamente la paz, y aunque algunos tienen prisa y quisieran todo y todo ya, la
paciencia tiene capacidad de espera. Incluso cuando muchos a su alrededor han
sucumbido a la desilusion, quien esta animado por la esperanza y es paciente es

capaz de atravesar las noches mas oscuras. La esperanza y la paciencia van juntas.

La esperanza es la virtud de quien tiene un corazén joven; y aqui, la edad no
cuenta. Porque existen también ancianos con los ojos llenos de luz, que viven una
tension permanente hacia el futuro. Pensemos en aquellos dos grandes ancianos
del Evangelio, Simedn y Ana: nunca se cansaron de esperar, y vieron el ultimo

tramo de su camino bendecido por el encuentro con el Mesias, a quien reconocieron



en Jesus, llevado al Templo por sus padres. jQué gracia si fuera asi para todos
nosotros! Si, después de una larga peregrinacion, al dejar las alforjas y el bastén,
nuestro corazon se llenara de una alegria que nunca antes habiamos sentido, y

nosotros también pudiéramos exclamar:

«Ahora, Sefor, puedes, segun tu palabra, dejar que tu siervo se vaya en paz;
porque han visto mis ojos tu salvacion, la que has preparado a la vista de todos los

pueblos, luz para iluminar a los gentiles y gloria de tu pueblo Israel» (Lc 2,29-32).

Hermanos y hermanas, sigamos adelante y pidamos la gracia de tener esperanza,
la esperanza con la paciencia. Mirar siempre hacia ese encuentro definitivo; pensar
siempre que el Sefior estd cerca de nosotros, que nunca, jhunca la muerte sera
victoriosa! Sigamos adelante y pidamos al Sefior que nos dé esta gran virtud de la

esperanza, acompafnada por la paciencia. Gracias.



Catequesis. Vicios y virtudes. 19. La caridad
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy vamos a hablar de la tercera virtud teologal, la caridad. Las otras dos,
recordamos, eran la fe y la esperanza: hoy hablaremos de la tercera, la caridad. Es
el culmen de todo el itinerario que hemos recorrido con las catequesis sobre las
virtudes. Pensar en la caridad ensancha inmediatamente el corazon, la mente corre
hacia las inspiradas palabras de San Pablo en la Primera Carta a los Corintios.
Como conclusion de ese maravilloso himno, San Pablo cita la triada de las virtudes
teologales y exclama: “En una palabra, quedan estas tres: la fe, la esperanza y el
amor. La mas grande es el amor” (1 Co 13,13). Pablo dirige estas palabras a una
comunidad que distaba mucho de ser perfecta en el amor fraterno: los cristianos de
Corinto eran mas bien pendencieros, habia divisiones internas, habia quienes
pretendian tener siempre la razén y no escuchaban a los demas, considerandolos
inferiores. A ellos Pablo les recuerda que la ciencia engrie, mientras que la caridad
edifica (cf. 1 Co 8,1). A continuacion, el Apostol recoge un escandalo que afecta
incluso al momento de mayor unidad de una comunidad cristiana, a saber, la "Cena
del Sefor", la celebracion de la Eucaristia: incluso alli hay divisiones, y hay quien
aprovecha para comer y beber excluyendo a los que no tienen nada (cf. 1 Co
11,18-22). Frente a esto, Pablo pronuncia un juicio severo: "Asi pues, cuando se
reunen, lo suyo ya no es comer la cena del Sefior" (v. 20): ustedes tienen otro ritual,

que es pagano. No es la cena del Senor.

Quién sabe, tal vez nadie en la comunidad de Corinto pensara que habia pecado y
aquellas duras palabras del Apdéstol sonaban un poco incomprensibles para ellos.
Probablemente todos estaban convencidos de que eran buenas personas vy, al ser
interrogados sobre el amor, habrian respondido que el amor era, sin duda, un valor
muy importante para ellos, al igual que la amistad y la familia. Incluso hoy en dia, el
amor esta en boca de muchos, esta en la boca de muchos; en la boca de muchos
"influencers" y en los estribillos de muchas canciones. Se habla tanto del amor, pero

¢, qué cosa es el amor?

"¢ Pero el otro amor?", parece preguntar Pablo a sus cristianos de Corinto. No el

amor que sube, sino el que baja; no el que quita, sino el que da; no el que aparece,



sino el que esta oculto. A Pablo le preocupa que en Corinto -como también entre
nosotros hoy- haya confusion y que, de la virtud teologal del amor, la que viene solo
de Dios, en realidad no haya ni rastro. Y si incluso de palabra todos aseguran que
son buenas personas, que aman a su familia y a sus amigos, en realidad saben muy

poco del amor de Dios.

Los cristianos de la antiguedad tenian varias palabras griegas para definir el amor.
Finalmente, surgié la palabra "agape", que normalmente traducimos por "caridad".
Porque, en realidad, los cristianos son capaces de todos los amores del mundo:
también ellos se enamoran, mas o menos como le ocurre a todo el mundo. También
experimentan la bondad de la amistad. Asimismo, experimentan el amor a la patria y
el amor universal a toda la humanidad. Pero hay un amor mas grande, un amor que
viene de Dios y se dirige a Dios, que nos empuja a amar a Dios, a convertirnos en
sSus amigos, y nos impulsa a amar al projimo como Dios lo ama, con el deseo de
compartir la amistad con Dios. Este amor, por causa de Cristo, nos lleva a donde
humanamente no iriamos: es amor por los pobres, por lo que no es amable, por los
que no nos quieren y no son agradecidos. Es amor por lo que nadie amaria; incluso
por el enemigo. Incluso por el enemigo. Esto es "teologal", esto viene de Dios, es

obra del Espiritu Santo en nosotros.

Jesus predica, en el Sermén de la Montafia: “Si aman a los que los aman, qué
mérito tienen? También los pecadores aman a los que los aman. Y si hacen bien
solo a los que les hacen bien, ;qué mérito tienen? También los pecadores hacen lo
mismo” (Lc 6,32-33). Y concluye: "Por el contrario, amen a sus enemigos - nosotros
estamos acostumbrados a hablar mal de los enemigos- hagan el bien y presten sin
esperar nada, con generosidad, y sera grande su recompensa y seran hijos del
Altisimo, porque él es bueno con los malvados y desagradecidos” (v. 35).
Recordemos esto: “amen a sus enemigos, hagan el bien y presten sin esperar

nada”. No lo olvidemos.

En estas palabras, el amor se revela como una virtud teologal y toma el nombre de
"caridad". El amor es caridad. Enseguida nos damos cuenta de que es un amor
dificil, incluso imposible de practicar si no se vive en Dios. Nuestra naturaleza
humana nos hace amar espontaneamente lo que es bueno y bello. En nombre de un

ideal o de un gran afecto podemos incluso ser generosos y realizar actos heroicos.



Pero el amor de Dios va mas alla de estos criterios. El amor cristiano abraza lo que
no es amable, ofrece el perdon- cuan dificil es perdonar: cuanto amor hace falta
para perdonar. El amor cristiano bendice a los que maldicen, y estamos
acostumbrados ante un insulto, una maldicion, a responder con otro insulto, con otra
maldicion. Es un amor tan audaz que parece casi imposible, y sin embargo es lo
unico que quedara de nosotros. El amor es la “puerta estrecha” por la que debemos
pasar para entrar en el Reino de Dios. Porque al atardecer de la vida no seremos
juzgados por el amor genérico, sino juzgados precisamente por la caridad, por el
amor que hemos dado concretamente. Y Jesus nos dice esto tan bello: "En verdad
les digo que cuanto hicieron a uno de estos hermanos mios mas pequefios, a mi me
lo hicieron" (Mt 25,40). Esta es la cosa bella, la cosa grande del amor. jAdelante y

animo!



Catequesis. Vicios y virtudes. 19. La humildad
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Concluimos este ciclo de catequesis deteniéndonos en una virtud que no forma
parte de la lista de las siete virtudes cardinales y teologales, pero que esta en la
base de la vida cristiana: esta virtud es la humildad. Ella es la gran antagonista del
mas mortal de los vicios, es decir, la soberbia. Mientras el orgullo y la soberbia
hinchan el corazén humano, haciéndonos aparentar mas de lo que somos, la
humildad devuelve todo a su justa dimension: somos criaturas maravillosas pero
limitadas, con virtudes y defectos. La Biblia nos recuerda desde el principio que
somos polvo y al polvo volveremos (cfr. Gn 3,19); «humilde», de hecho, viene de
humus, tierra. Sin embargo, a menudo surgen en el corazon humano delirios de

omnipotencia, tan peligrosos que nos hacen mucho dafo.

Para liberarnos de la soberbia, bastaria muy poco; bastaria contemplar un cielo
estrellado para redescubrir la justa medida, como dice el Salmo: «Cuando
contemplo el cielo, obra de tus manos, la luna y las estrellas que has creado, ¢ qué
es el hombre para que te acuerdes de él, el ser humano, para que de él te cuides?»
(8, 4-5). La ciencia moderna nos permite ampliar mucho mas el horizonte y sentir

aun mas el misterio que nos rodea y nos habita.

iBienaventuradas las personas que guardan en su corazon esta percepcion de su
propia pequefez! Estas personas estan a salvo de un vicio feo: la arrogancia. En
sus Bienaventuranzas, Jesus parte precisamente de ellos: «Bienaventurados los
pobres de espiritu, porque de ellos es el reino de los cielos» (Mt 5,3). Es la primera
Bienaventuranza porque es la base de las que siguen: de hecho, la mansedumbre,
la misericordia, la pureza de corazdn surgen de ese sentimiento interior de

pequeinez. La humildad es la puerta de entrada de todas las virtudes.

En las primeras paginas de los Evangelios, la humildad y la pobreza de espiritu
parecen ser la fuente de todo. El anuncio del angel no tiene lugar a las puertas de
Jerusalén, sino en una remota aldea de Galilea, tan insignificante que la gente
decia: «¢De Nazaret puede salir algo bueno?» (Jn 1,46). Sin embargo, desde alli
renace el mundo. La heroina elegida no es una pequefia reina criada entre

algodones, sino una muchacha desconocida: Maria. Ella misma es la primera en



asombrarse cuando el angel le trae el anuncio de Dios. Y en su cantico de alabanza,
destaca precisamente este asombro: «Mi alma canta la grandeza del Sefior, y mi
espiritu se estremece de gozo en Dios, mi Salvador, porque El miré con bondad la
pequenez de su servidora» (Lc 1, 46-48). Dios -por asi decirlo- se siente atraido por
la pequefiez de Maria, que es sobre todo una pequefiez interior. Y también lo atrae

nuestra pequefez, cuando la aceptamos.

A partir entonces, Maria tendra cuidado de no pisar el escenario. Su primera
decisidn tras el anuncio angélico es ir a ayudar, ir a servir a su prima. Maria se dirige
hacia las montafias de Juda, para visitar a Isabel: la asistira en los ultimos meses de
su embarazo. Pero, ¢quién ve este gesto? Nadie salvo Dios. Parece que la Virgen
no quiere salir nunca de este escondimiento. Como cuando, desde la multitud, una
voz de mujer proclama su bienaventuranza: «jDichoso el seno que te llevo y los
pechos que te criaron!». (Lc 11,27). Pero Jesus replica inmediatamente: «Dichosos
mas bien los que oyen la Palabra de Dios y la guardan» (Lc 11,28). Ni siquiera la
verdad mas sagrada de su vida -el ser la Madre de Dios- se convierte en motivo de
jactancia ante los demas. En un mundo que es una carrera para aparentar, para
demostrarse superior a los demas, Maria camina con decision, solamente con la

fuerza de la gracia de Dios, en direccion contraria.

Podemos imaginar que ella también conoci6 momentos dificiles, dias en los que su
fe avanzaba en la oscuridad. Pero esto nunca hizo vacilar su humildad, que en
Maria fue una virtud granitica. Esto quiero subrayarlo: la humildad es una virtud
granitica. Pensemos en Maria: ella siempre es pequefia, siempre desprendida de si
misma, siempre libre de ambiciones. Esta pequefiez suya es su fuerza invencible:
es ella quien permanece a los pies de la cruz mientras se hace aficos la ilusion de
un Mesias triunfante. Sera Maria, en los dias que preceden Pentecostés, quien
reuna el rebafo de los discipulos, que no habian sido capaces de velar ni siquiera

una hora con Jesus y le habian abandonado cuando llego la tormenta.

Hermanos y hermanas, la humildad es todo. Es lo que nos salva del Maligno y del
peligro de convertirnos en sus complices. Y la humildad es la fuente de la paz en el
mundo y en la Iglesia. Donde no hay humildad hay guerra, hay discordia, hay

division. Dios nos ha dado ejemplo de humildad en Jesus y Maria, para que sea



nuestra salvacion y felicidad. Y la humildad es precisamente la via, el camino hacia

la salvacion. jGracias!



Nota final
Querido lector:

Las virtudes y los defectos que hemos explorado en estas paginas encuentran su
fuente y su luz en la Palabra de Dios. Te invito a acercarte a la Biblia, a leerla con
atencion y corazén abierto, porque en ella se encuentra la guia que orienta toda vida

cristiana.

A celebrar la Eucaristia con alegria y devocién, pues es el encuentro vivo con

Cristo que fortalece, consuela y transforma.

Y nunca dejar de orar: la oracion es el didlogo constante con Dios, el lugar donde

nuestras decisiones se iluminan y nuestro corazon se fortalece.

Asimismo, te aliento a valorar y reflexionar sobre las grandes lecciones que nos ha
dejado el Papa Francisco, cuya vida y palabras inspiran a vivir con misericordia,

esperanza y compromiso con el bien.

Este libro es un primer paso; lo importante es que la Palabra del Senor, la
Eucaristia y la oracién sean tu acompafiamiento constante en cada desafio y en

cada alegria de tu vida.

Oremos al Padre, para que en su providencia ilumine cada decision y sostenga
siempre con su gracia.

Oremos al Hijo, Cristo nuestro Sefior, para que su paz llene los corazones y su amor
guie cada sendero.

Oremos al Espiritu Santo, para que con su luz fortalezca las virtudes y convierta

toda dificultad en ocasion de madurez y esperanza.

Ameén.



